Pipit Aidul Fitriyana, dkk.

DINAMIKA MODERASI
BERAGAMA DI INDONESIA

UTBANGDIKIAT PRESS

Badan Litbang dan Diklat Kemenag RI



Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

© Pipit Aidul Fitriyana, dkk. 2020.
Hak Cipta dilindungi oleh Undang-Undang.
All rights reserved

xiv + 234 hlm; 145 x 205 mm
Cetakan I, Desember 2020
ISBN: 978-623-6925-11-9

Penulis:
Pipit Aidul Fitriyana
Raudatul Ulum
Wakhid Sugiarto dan Adang Nofandi
Ahsanul Khalikin dan Fathuri SR
Ibnu Hasan Muchtar
Reslawati

Editor:
Nurhata
Desain Cover:
Sri Wulandari

Layout:
cetakjogja.id

Diterbitkan oleh:

Litbangdiklat Press
Badan Litbang dan Diklat
Kementerian Agama RI
Jalan MH Thamrin No. 6 Jakarta 10340
Telp. 021 3920425

Dicetak oleh:

Puslitbang Bimas Agama dan Layanan Keagamaan



KATA PENGANTAR

PUJI syukur alhamdulillah, akhirnya laporan penelitian

dengan tema besar moderasi beragama dapat diselesaikan.

Buku ini berisi kumpulan hasil penelitian tentang moderasi
beragama di Indonesia dalam perspektif agama dan negara
berikut dengan peluang dan tantangan yang menyertainya.
Pokok-pokok pembahasannya bersifat kawasan, yakni tentang
moderasi beragama di Kota Ternate, Kota Tual, Kota Makasar,
Pulau Bangka, Kota Bekasi, dan Kota Denpasar. Oleh karena

itulah diberi judul Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia.

Uacapan terima kasih kami sampaikan kepada Kepala
Badan Litbang dan Diklat Kementerian Agama yang telah
memfasilitasi penelitian ini. Terima kasih juga kami sampaikan
kepada Kepala Puslitbang Bimas Agama dan Layanan
Keagamaan yang banyak mengarahkan dan membimbing
penelitian ini sehingga sesuai dengan yang diharapkan. Kepada
semua narasumber, moderator, tim peneliti, serta informan
yang telah banyak membantu kegiatan penelitian ini, juga
kami ucapkan terima kasih.

Badan Litbang dan Diklat | iii



Diharapkan buku ini berguna bagi kajian moderasi pada
umumnya serta dapat dijadikan referensi bagi kebijakan pemerintah.

Jakarta, Desember 2019

Penyusun Laporan

Ketua Pelaksana

iv | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



SAMBUTAN

DENGAN segala rahmat dan hidayah-Nya, pada akhirnya
laporan penelitian Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia
selesai juga.

Buku ini berisi kumpulan laporan penelitian yang telah
disesuaikan dengan pembaca awam. Sebelum hasil penelitian
ini sampai di tangan pembaca, ada banyak tahapan yang dilalui
oleh setiap peneliti, dimulai dari tahap persiapan, penjajakan,
pengumpulan data, penulisan laporan, pelaksanaan praseminar
dan seminar, penyusunan executive summary, pembahasan
policy breaf, hingga sampai pada laporan penelitian.

Diharapkan penelitian ini dapat menjadi: (1) daya dukung
regulasi pengelolaan kehidupan sosial keagamaan; (2) daya
dukung kelembagaan yang merepresentasikan aspirasi warga
negara dalam pembangunan berwawasan kebangsaan; (3)
modal sosial bagi pengembangan moderasi beragama, sebagai
redistribusi keadilan dan kesejahteraan oleh negara di satu sisi
dan proses pembentukan resiliensi masyarakat di sisi yang lain.

Terima kasih kami ucapkan terutama kepada penulis desain
operasional, narasumber, tim peneliti, narasumber daerah
(informan), serta pemerintah daerah, yang telah membantu
penelitian ini. Semoga amal ibadah kita semua mendapat

Badan Litbang dan Diklat | vV



ganjaran yang mulia dari Tuhan Yang Maha Esa, amin yarabbal
alamiin.

Jakarta, 2 November 2020
Kepala Puslitbang Bimas Agama dan
Layanan Keagamaan

Prof. Dr. Muhammad Adlin Sila, Ph.D.

Vi | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



PROLOG

BUKU Dinamika Moderasi Beragama yang diterbitkan oleh
Kementerian Agama merupakan respon atas fenomena
kelompok aliran atau organisasi keagamaan yang semakin
ekslusif dan tidak ramah terhadap kelompok lain di luarnya. Ini
tidak terjadi secara natural, tetapi melalui proses indoktrinasi
yang intens dari kelompok tertentu untuk kepentingan tertentu.
Fenomena seperti ini jika dibiarkan bergerak liar akan menjadi
ancaman serius bagi negeri yang multikultur ini.

Yusuf al-Qardhawi mengungkapkan 30 rambu-rambu
moderasi, antara lain: pemahaman Islam secara komprehensif,
keseimbangan antara ketetapan syariah dan perubahan zaman,
dukungan kepada kedamaian dan penghormatan nilai-nilai
kemanusiaan, pengakuan akan pluralitas agama-budaya-politik,
dan pengakuan terhadap hak-hak minoritas. Penggunaan kata
moderasi ditujukan kepada sikap atau perilaku umat Islam
atau cara beragama umat Islam. Minimal moderasi meliputi
pengakuan akan keberadaan pihak lain, bersikap toleran,
menghormati perbedaan pendapat, dan tidak memaksakan
kehendak dengan cara kekerasan (Abdillah, 2015).

Abou El-Fadhl mengatakan bahwa moderasi beragama
adalah beragama yang cocok untuk setiap tempat dan zaman,
bersifat dinamis, dan menghargai tradisi-tradisi masa silam

Badan Litbang dan Diklat | vii



sambil direaktualisasikan dalam konteks kekinian (Chafid
Wahyudji, 2011). Dalam konteks Indonesia, moderasi beragama
terbentuk dari hasil dialektika nilai-nilai syariat dengan budaya
lokal yang telah eksis sebelumnya. Pada akhirnya, pertemuan
inilah yang menjadi jalan panjang moderasi beragama di
Indonesia (Nasaruddin Umar, 2019).

Jika ditarik secara spesifik dalam konteks umat Islam, istilah
moderasi berpadanan dengan wasatiyyat. Wasatiyyat dalam
Bahasa Arab berasal dari kata wasat yang berarti penengah,
perantara, yang berada di posisi tengah, pusat, jantung,
mengambil jalan tengah atau cara yang bijak atau utama, indah
dan terbaik, bersifat tengah dalam pandangan, berbuat adil.

Dalam kajian akademik, Wasatiyyat Islam sering
diterjemahkan sebagai ‘justly-balanced Islam’, ‘the middle path
Islam’ atau ‘the middle way Islam’, dan Islam sebagai mediating
and balancing power untuk memainkan peran mediasi dan
pengimbang. Istilah-istilah tersebut menunjukkan pentingnya
keadilan dan keseimbangan serta jalan tengah dalam Islam
untuk tidak terjebak pada ekstremitas. Oleh karenanya, selama
ini konsep Wasatiyyat Islam dipahami dengan merefleksikan
prinsip tawassut (tengah), tasamah, tawazun (seimbang), i’tidal
(adil), dan igtisad (sederhana). Dengan demikian, Wasatiyyat
Islam yang juga dikenal dengan istilah Ummatan Wasatan,
dikenal bila menampilkan prinsip-prinsip tersebut.

Sejatinya terdapat 7 (tujuh) nilai utama terkait dengan
paradigma Wasatiyyat Islam sebagai ajaran Islam pusat.
Ketujuh nilai utama tersebut meliputi: (1) tawassuth, posisi
di jalur tengah dan lurus; (2) i'tidal, berperilaku proporsional

viii | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



dan adil dengan tanggug jawab; (3) tasamuh, mengakui dan
menghormati perbedaan dalam semua aspek kehidupan; (4)
syura, bersandar pada konsultasi dan menyelesaikan masalah
melalui musyawarah untuk mencapai konsensus; (5) islah,
terlibat dalam tindakan yang reformatif dan konstruktif untuk
kebaikan bersama; (6) qudwah, merintis inisiatif mulia dan
memimpin untuk kesejahteraan manusia; (7) muwatanah,
mengakui negara bangsa dan menghormati kewarganegaraan
(UKP-DKAAP, 2018).

Cendekiawan Malaysia, Muhammad Kamal Hassan,
memberikan pengertian wasatiyyat dengan mengkombinasikan
beberapa arti yaitu keadilan (justice atau ‘adalah), baik/unggul
(goodness/excellence atau khairiyah), dan seimbang (balance atau
tawassuth, tawazun, dan i’tidal). Ketiga unsur itu merupakan
penanda Ummatan Wasathan atau Khaira Ummah (Muhammad
Hanif, 2014).

Adapun cendekiawan Malaysia, Hasan Kamali,
menerjemahkan wasatiyyat sebagai hubungan tarik menarik
di antara dua konsep yang berpasangan, seperti antara rasio
dengan wahyu, hak dengan kewajiban, individualisme dengan
sosialisme, keharusan dengan kesukarelaan, cita-cita dengan
kenyataan, dan kesinambungan dengan perubahan.

Sementara itu, menurut KH. Afifuddin Muhajir, Wasatiyyat
Islam merupakan suatu metode atau pendekatan dalam
mengkontekstualisasi Islam di tengah peradaban global. Dalam
hukum Islam, terlihat sifat wasatiyyat menyangkut berbagai
persoalan seperti keseimbangan antara ketuhanan (ilahiyah)
dengan kemanusiaan (insaniyah), teks (nash) dengan nalar

Badan Litbang dan Diklat | iX



(ijtihad), nash al-Qur'an dan hadis (nushush), dengan tujuan
ditetapkannya syariat (magqashid), ketegasan dengan kelenturan,
dan idealisme dan realisme (Afifuddin Muhajir, 2017).

Buku ini merupakan hasil penelitian tentang moderasi
beragama di Indonesia. Studi kasus di beberapa daerah dilakukan
untuk memotret dinamika moderasi beragama, sehingga dari
sana bisa dilihat potensi moderasi yang dimiliki Indonesia.
Adapun lokasi penelitiannya adalah Pulau Bangka (Provinsi
Bangka Belitung), Provinsi Jawa Timur, Kota Bekasi (Provinsi
Jawa Barat), Kota Denpasar (Provinsi Bali), Kota Makassar
(Provinsi Sulawesi Selatan), Kota Ternate (Provinsi Maluku
Utara), dan Kota Tual (Provinsi Maluku), Kota Lasem (Provinsi
Jawa Tengah).

Beberapa langkah penelitian yang ditempuh oleh
masing-masing peneliti diawali dengan kajian dokumen yang
berhubungan dengan penelitian. Selanjutnya, pengumpulan data
melalui wawancara mendalam dengan para informan yang telah
diidentifikasi sebelumnya. Metode bola salju juga memungkinkan
dilakukan bila informan memiliki kapasitas sebagai informan.
Sementara pengamatan lapangan dari para peneliti, melalui
teknik observasi, dapat dilakukan bila keadaan memungkinkan.
Observasi nonpartisipan merupakan jenis yang akan digunakan
jika selama penelitian berlangsung, terdapat beberapa hal yang
berkaitan dengan moderasi beragama.

Penelitian ini memfoksukan pada dinamika moderasi
beragama di Indonesia. Beberapa aspek yang akan dijelaskan
melingkupi hubungan antarumat beragama (misalnya Islam-
Kristen), hubungan internal umat beragama (misalnya

X | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



Muhammadiyah-NU); dan multikulturalisme umat beragama
(berkaitan dengan aliran, kelompok, gerakan, dan paham
keagamaan dalam suatu agama). Adapun aspek untuk memotret
potensi moderasi beragama tersebut adalah (1) cara pandang,
sikap, dan praktik bergama; (2) harmoni dan kerukunan umat
beragama; (3) relasi agama dan budaya; (4) relasi agama dan
negara; dan (5) cara penyelesaian masalah melalui bina damai
dan/atau nirkekerasan.

Badan Litbang dan Diklat | Xi






DAFTAR ISI

Kata Pengantar..........ccocoivinniniicncns iii
SAMDBULAN ... v
PIOLOG .o vii
Daaftar ISi..ccceeeeeeeeeicieeeeceeereeece e xiii

% Moderasi Beragama di Kota Ternate
Pipit Aidul Fitriyana..........ccccoceeveeennnnnsccecccenn. 1

% Moderasi Beragama di Kota Tual: Hukum Adat
Sebagai Medium Moderasi Antar Umat Beragama

Pada Masyarakat Kei

Raudatul UlUm ............cccccvvvviiiiiiiiiiniicccen, 37
% Moderasi Beragama di Kota Makassar

Wakhid Sugiyarto dan Adang Nofandi......................... 81
% Moderasi Beragama di Pulau Bangka

Ahsanul Khalikin dan Fathuri SR.............ccccccovvnenne. 119
&  Moderasi Beragama di Kota Bekasi

Ibnu Hasan MUchtar ............cccccceevnnneeccccnennnnn, 163
% Moderasi Beragama di Kota Denpasar

Reslawati...........cccvviuiiiviviiiiiiiiicccciciicccc, 197
INAEKS ... 231

Badan Litbang dan Diklat | Xiii






MODERASI BERAGAMA
DI KOTA TERNATE

Pipit Aidul Fitriyana

INDONESIA kaya dengan keanekaragaman budaya, agama, suku,
dan bahasa, yang mentasbihkan dirinya sebagai salah satu bangsa
yang memiliki masyarakat multikultural. Keanekaragaman
tersebut menjadi rahmat jika dikelola dengan baik, bahkan
menjadi keunikan dan kekuatan tersendiri. Namun disaat yang
bersamaan, keanekaragaman dapat menjadi tantangan serius
jika tidak disikapi dengan bijak dan arif. Bahkan dapat menjadi
ancaman perpecahan, perseteruan, dan mengoyak keutuhan
Indonesia. Terlebih bila keanekaragaman tersebut terkait dengan
masalah agama yang merupakan isu sensitif.

Masalah agama merupakan hal yang sensitif di Indonesia.
Soliditas dan solidaritas atas nama agama seringkali melampaui
ikatan-ikatan primordial lainnya. Sejumlah lembaga telah
melakukan kajian terkait ini. Dalam satu dekade terakhir, isu
konflik keagamaan, intoleransi, dan radikalisme, menjadi tiga
arus utama yang paling banyak diriset oleh sejumlah lembaga.
Beragam metodologi dan perspektif telah ditawarkan untuk
menganalisis fenomena tersebut.

Badan Litbang dan Diklat | 1



Thsan Ali Fauzi dkk., misalnya, mencatat bahwa dalam
rentang waktu 1990-2008, dua per tiga dari konflik keagamaan
yang terjadi di Indonesia mengambil bentuk aksi damai, dan
hanya sepertiga yang terwujud dalam bentuk aksi kekerasan.
Sebagian besar konflik keagamaan ini terkait dengan isu komunal
keagamaan, seperti muslim-Kristen dan penodaan agama (Ihsan
Ali Fauzi dkk., 2009).

Dalam konteks lain, Wahyudi mencatat bahwa perlahan
tapi pasti, pasca kejatuhan rezim Orde Baru, imajinasi mengenai
Syiah mengalami perubahan. Di mana Syiah dianggap sebagai
paham di luar Islam yang dianggap menyimpang dan sesat.
Hal ini tercermin dari adanya Fatwa MUI Jawa Timur tentang
Kesesatan Ajaran Syiah No. Kep-01/SKF-MUI/JTM/1/2012.
Wahyudi memandang kemunculan fatwa ini dilatarbelakangi
oleh irisan politik-ekonomi, konflik keluarga, dan tergerusnya
otoritas keagamaan dengan munculnya tokoh keagamaan yang
lebih advokatif dan egaliter. Padahal sebelumnya, ketika rezim
Orde Baru berkuasa, Rapat Kerja Nasional MUI pada Maret
1984 hanya menyebutkan bahwa Syiah sebagai salah satu paham
dalam Islam yang mempunyai perbedaan-perbedaan pokok
dengan Sunni yang dianut oleh mayoritas umat Islam Indonesia
(Akmaliyah, 2019).

Tergerusnya otoritas keagamaan arus-utama juga diulas oleh
Najib Burhani. Menurutnya, fragmentasi otoritas keagamaan
telah terjadi sebelum Aksi Bela Islam. Namun peta itu semakin
terang benderang pasca aksi. Meski masih signifikan dan dengan
tegas menunjukkan moderatismenya, Muhammadiyah dan NU
bukan lagi pemegang otoritas tunggal dalam persoalan agama

2 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



di Indonesia. Di mana fragmentasi ini utamanya didukung
oleh pemanfaatan media sosial. Keberhasilan ini juga terjadi
karena kemampuan, katakanlah otoritas keagamaan baru,
yang mentransformasikan konservatisme menjadi pop-culture,
serta memainkan psikologi kegamangan dan ketakutan umat
Islam terhadap ancaman kelompok yang berbeda (Burhani,
2016). Secara lebih mendalam terkait dengan fragmentasi
otoritas keagamaan ini, Pusat Pengkajian Islam Demokrasi dan
Perdamaian (PusPIDeP) dan Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga
Yogyakarta melakukan riset di lima belas kota di Indonesia
(Najib Kailani dkk., 2019).

Kehadiran media sosial dalam era post-truth yang menjadi
salah satu kunci keberhasilan fragmentasi otoritas keagamaan,
bukan hanya sulit untuk dikendalikan. Lebih dari itu, telah
meruntuhkan otoritas tradisional dan modern sekaligus, yang
oleh Nichols disebut sebagai the death of expertise (Nichols, 2017).
Wildan melihat hal ini lebih didominasi oleh kelas menengah
muslim perkotaan yang notabene berpendidikan (Wildan,
2016). Hal tersebut terlihat dari eksistensi spirit keberislaman
yang muncul di ruang publik seperti program TV, hotel syariah,
sekolah islami, rumah sakit islami, perumahan islami, dan
wisata islami (Fealy, 2012). Alhasil, kemunculan para ustaz yang
mampu mengkapitalisasi diri, meskipun tidak semuanya, melalui
media sosial menjadi tak terhindarkan. Mereka inilah yang
himbauannya lebih didengarkan oleh masyarakat (Akmaliyah,
2019).

Di sisi lain, awal tahun 2000 kita melihat kemunculan
kelompok yang mempraktikkan ekstremisme beragama dalam

Badan Litbang dan Diklat | 3



bentuk bom bunuh diri. Ada pula kelompok yang dipandang
terlalu mendewakan rasio dalam beragama. Kedua kelompok
ini menjadi perbincangan hangat di ruang publik. Darlis menilai
kedua kelompok ini berkontestasi karena perbedaan paham
keagamaan dan cara pandang dalam beragama. Kedua kelompok
tersebut dapat dipetakan menjadi kelompok liberal dan
kelompok eksklusif yang mengusung isme masing-masing. Di
mana eksklusivisme dapat dipahami sebagai paradigma berpikir
yang cenderung tertutup terhadap keanekaragaman. Sementara
liberalisme merupakan paham yang memperjuangkan kebebasan
di semua aspek (Darlis, 2016).

Cara pandang kedua kelompok tersebut acapkali meresahkan
masyarakat, bahkan menjadi ancaman serius bagi pranata sosial
dalam konteks lokal, regional, nasional, dan internasional. Dalam
konteks lokal dan regional, kearifan lokal kerap digunakan untuk
memoderasi dua kutub yang berbeda. Misalnya tradisi Pela
Gandong yang menyatukan umat beragama di Maluku.

Di tingkat nasional, konsensus bersama yang dilakukan
oleh para founding fathers dalam menetapkann Pancasila
sebagai dasar negara, menjadi contoh nyata moderasi dalam
menyikapi perbedaan-perbedaan pandangan yang terjadi. Di
tengah penolakan terhadap Pancasila oleh beberapa pihak,
Muktamar Muhammadiyah dan NU yang menegaskan bahwa
kedua ormas Islam tersebut menerima Pancasila sebagai dasar
negara, menunjukkan bahwa moderasi beragama dikalangan
umat Islam misalnya, sangat potensial. Dalam istilah Nasaruddin
Umar, Pancasila tampil sebagai kekuatan pemersatu (melting pot)

4 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



yang menjembatani berbagai perbedaan dan kepentingan yang
ada (Umar, 2019).

Adapun dalam konteks internasional, pemerintah Indonesia
melalui Utusan Khusus Presiden untuk Dialog dan Kerjasama
Antaragama dan Peradaban (UKP-DKAAP) memfasilitasi forum
Konsultasi Tingkat Tinggi Tokoh Ulama dan Cendekiawan
Muslim Dunia yang diselenggarakan di Bogor pada 1-3 Mei 2018.
Forum ini menghasilkan “Pesan Bogor” (Bogor Message), untuk
mengaktifkan kembali paradigma Wasatiyat Islam yang telah
dicontohkan Nabi Muhammad Saw dan dipraktikkan hingga
kini, serta menegaskan kembali peran dan tanggung jawab
moral para ulama dan cendekiawan muslim untuk memastikan
dan mendidik generasi penerus dengan membangun peradaban
Ummatan Wasatan.

Penyikapan yang serius dari tingkat lokal, regional,
nasional hingga internasional, menunjukkan bahwa dua kutub
tersebut merupakan ancaman serius karena dapat mengganggu
keharmonisan yang selama ini menjadi ciri khas bangsa Indonesia.
Dampak nyata dari cara pandang tersebut, salah satunya,
terwujud dalam aksi bom bunuh diri yang mengatasnamakan
ajaran agama tertentu. Di sisi lain, pembenaran yang berlebihan
terhadap akal pikiran, menyebabkan segala sesuatu hanya diukur
dari rasio belaka.

Di tengah kondisi tersebut, moderasi beragama diharapkan
dapat menjadi solusi (Darlis, 2017). Moderasi beragama ini
dapat dimaknai sebagai sikap beragama yang seimbang antara
pengamalan agama sendiri dan penghormatan kepada praktik
beragama yang berbeda. Jalan tengah inilah yang diyakini akan

Badan Litbang dan Diklat | 5



menghindarkan masyarakat dari sikap ekstrem dan ekslusif yang
berlebihan. Moderasi beragama ini diharapkan terekspresikan
dalam bentuk toleransi aktif yang sangat dibutuhkan dalam
mewujudkan harmoni sosial.

Hasil penelitian ini pada dasarnya ingin menjawab
pertanyaan bagaimana dinamika moderasi beragama di Kota
Ternate. Penelitian dilakukan di Kota Ternate selama 13 hari
pada 7-19 Oktober 2019. Pemetaan awal dilakukan dengan
mengumpulkan informasi dari jejaring lokal, berita, dan
dokumen yang terkait dengan penelitian. Pengumpulan data
dilakukan melalui wawancara mendalam kepada informan yang
telah diidentifikasi terlebih dahulu ketika peneliti melakukan
proses penjajakan lapangan. Informan berasal dari unsur negara
(pemerintah) dan masyarakat sipil (organisasi masyarakat dan
tokoh adat) yang memiliki pengaruh riil di masyarakat.

Dalam proses wawancara mendalam, metode bola salju
memungkinkan untuk dilakukan bila informan yang telah
diidentifikasi sebelumnya menginformasikan bahwa ada orang
lain yang memungkinkan untuk diwawancarai sebagai informan.
Wawancara mendalam sebagai cara pengumpulan data akan
berakhir bila tidak ada kebaruan informasi yang didapat. Jenis
pertanyaan yang digunakan adalah pertanyaan terbuka, agar
peneliti dapat menggali lebih jauh informasi yang dibutuhkan
demi mendapat jawaban yang lebih komprehensif.

Pendekatan yang digunakan, dalam penelitian yang menjadi
tulisan makalah ini, adalah analisis teori grounded. Untuk
menganalisis data yang ada, mula-mula akan dilakukan koding.
Hasil dari koding akan dijadikan konsep. Dari konsep yang
ada, dibuat kategori, kemudian ditarik hipotesis. Hipotesis yang

6 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



diuji pada akhirnya akan dikemukakan sebagai hasil analisis
penelitian.

A. DEFINISI

Sebelum membahas dinamika moderasi beragama, perlu
didefinisikan terlebih dahulu apa itu moderasi. Kata moderasi
berasal dari bahasa Latin moderatio, yang berarti ke-sedang-
an (tidak kelebihan dan tidak kekurangan). Kata moderasi
juga berarti penguasaan diri (dari sikap sangat kelebihan
dan kekurangan). Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI)
menyediakan dua pengertian kata moderasi: pengurangan
kekerasan dan penghindaran keesktreman.

Dalam bahasa Inggris, kata moderation sering digunakan
dalam pengertian average (rata-rata), core (inti), standard (baku),
atau nonaligned (tidak berpihak). Secara umum, moderat berarti
mengedepankan keseimbangan dalam hal keyakinan, moral, dan
watak, baik ketika memperlakukan orang lain sebagai individu,
maupun ketika berhadapan dengan institusi negara.

Sedangkan dalam bahasa Arab, moderasi dikenal dengan
kata wasath atau wasathiyah, yang memiliki padanan makna
dengan kata tawassut (tengah-tengah), i’'tidal (adil), dan tawazun
(berimbang). Orang yang menerapkan prinsip wasathiyah
disebut wasith. Wasathiyah dalam bahasa Arab dapat diartikan
pula dengan ‘pilihan terbaik’. Apa pun kata yang dipakai,
semuanya menyiratkan satu makna yang sama, yakni adil, yang
dalam konteks ini berarti memilih posisi jalan tengah di antara
berbagai pilihan ekstrem (Kementerian Agama RI, 2019).

Jika ditarik secara spesifik dalam konteks umat Islam, istilah
moderasi berpadanan dengan wasatiyyat. Wasatiyyat dalam

Badan Litbang dan Diklat | 7



bahasa Arab berasal dari kata wasat yang berarti penengah,
perantara, yang berada di posisi tengah, pusat, jantung,
mengambil jalan tengah atau cara yang bijak atau utama, indah
dan terbaik, bersifat tengah dalam pandangan, dan berbuat adil.

Dalam kajian akademik, Wasatiyyat Islam sering
diterjemahkan sebagai justly-balanced Islam’, ‘the middle path
Islam’ atau ‘the middle way Islan’, dan Islam sebagai mediating
and balancing power untuk memainkan peran mediasi dan
pengimbang. Istilah-istilah tersebut menunjukkan pentingnya
keadilan dan keseimbangan serta jalan tengah dalam Islam
untuk tidak terjebak pada ekstremitas. Oleh karenanya, selama
ini konsep Wasatiyyat Islam dipahami dengan merefleksikan
prinsip tawassut (tengah), tasamah, tawazun (seimbang), i’'tidal
(adil), dan igtisad (sederhana). Dengan demikian, Wasatiyyat
Islam yang juga dikenal dengan istilah Ummatan Wasatan,
dikenal bila menampilkan prinsip-prinsip tersebut.

Sejatinya terdapat tujuh nilai utama terkait dengan
paradigma Wasatiyyat Islam sebagai ajaran Islam pusat.
Ketujuh nilai utama tersebut meliputi: (1) tawassuth, posisi
di jalur tengah dan lurus; (2) i’'tidal, berperilaku proporsional
dan adil dengan tanggug jawab; (3) tasamuh, mengakui dan
menghormati perbedaan dalam semua aspek kehidupan; (4)
syura, bersandar pada konsultasi dan menyelesaikan masalah
melalui musyawarah untuk mencapai konsensus; (5) islah,
terlibat dalam tindakan yang reformatif dan konstruktif untuk
kebaikan bersama; (6) qudwah, merintis inisiatif mulia dan
memimpin untuk kesejahteraan manusia; (7) muwatanah,
mengakui negara bangsa dan menghormati kewarganegaraan
(UKP-DKAAP, 2018).

8 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



Sementara itu, menurut KH. Afifuddin Muhajir, Wasatiyyat
Islam merupakan suatu metode atau pendekatan dalam
mengkontekstualisasi Islam di tengah peradaban global. Dalam
hukum Islam, terlihat sifat wasatiyyat menyangkut berbagai
persoalan seperti: keseimbangan antara ketuhanan (ilahiyah)
dengan kemanusiaan (insaniyah), teks (nash) dengan nalar
(ijtihad), nash al-Qur'an dan hadis (nushush), dengan tujuan
ditetapkannya syariat (maqashid), ketegasan dengan kelenturan,
dan idealisme dan realisme (Afifuddin Muhajir, 2017).

Menurut Abou El-Fadhl moderasi beragama adalah
beragama yang cocok untuk setiap tempat dan zaman, bersifat
dinamis dan menghargai tradisi-tradisi masa silam sambil
direaktualisasikan dalam konteks kekinian (Chafid Wahyudi,
2011).

Lawan kata moderasi adalah berlebihan, atau tatharruf
dalam bahasa Arab, yang mengandung makna extreme, radical,
dan excessive dalam bahasa Inggris. Kata extreme juga bisa
berarti “berbuat keterlaluan, pergi dari ujung ke ujung, berbalik
memutar, mengambil tindakan atau jalan yang sebaliknya”
Sementara dalam KBBI, kata ekstrem didefinisikan sebagai
“paling ujung, paling tinggi, dan paling keras”.

Kalau dianalogikan, moderasi adalah ibarat gerak dari
pinggir yang selalu cenderung menuju pusat atau sumbu
(centripetal), sedangkan ekstremisme adalah gerak sebaliknya,
menjauhi pusat atau sumbu, menuju sisi terluar dan ekstrem
(centrifugal). Ibarat bandul jam, ada gerak yang dinamis, tidak
berhenti di satu sisi luar secara ekstrem, melainkan bergerak
menuju ke tengah-tengah. Meminjam analogi ini, dalam konteks
beragama, sikap moderat dengan demikian adalah pilihan untuk

Badan Litbang dan Diklat | 9



memiliki cara pandang, sikap, dan perilaku di tengah-tengah di
antara pilihan ekstrem yang ada.

Moderasi beragama harus dipahami sebagai sikap beragama
yang seimbang antara pengamalan agama sendiri (eksklusif)
dan penghormatan kepada praktik beragama orang lain yang
berbeda keyakinan (inklusif). Keseimbangan atau jalan tengah
dalam praktik beragama ini niscaya akan menghindarkan diri
dari sikap berlebihan, fanatik, dan revolusioner dalam beragama.
Dengan kata lain, moderasi beragama dapat dikatakan solusi atas
hadirnya dua kutub ekstrem dalam beragama, yakni kutub ultra-
konservatif atau ekstrem kanan dan kutub liberal atau ekstrem
kiri.

Dalam moderasi beragama, salah satu prinsip dasar yang
digunakan adalah selalu menjaga keseimbangan di antara dua
hal, misalnya keseimbangan antara akal dan wahyu, jasmani
dan rohani, hak dan kewajiban, kepentingan individual dan
kemaslahatan komunal, keharusan dan kesukarelaan, teks agama
dan ijtihad tokoh agama, gagasan ideal dan kenyataan, serta
keseimbangan antara masa lalu dan masa depan.

Inti dari moderasi beragama adalah adil dan berimbang
dalam memandang, menyikapi, dan mempraktikkan semua
konsep yang berpasangan di atas. Dalam KBBI, kata adil diartikan
dengan: tidak berat sebelah atau tidak memihak; berpihak pada
kebenaran; sepatutnya atau tidak sewenang-wenang. Dengan
demikian, adil merupakan prinsip pertama dalam moderasi
beragama.

Sebagai prinsip kedua, keseimbangan adalah istilah untuk
menggambarkan cara pandang, sikap, dan komitmen untuk

10 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



selalu berpihak pada keadilan, kemanusiaan, dan persamaan.
Kecenderungan untuk bersikap seimbang bukan berarti tidak
punya pendapat. Sikap seimbang berarti tegas, tetapi tidak keras
karena selalu berpihak kepada keadilan. Hanya saja keberpihakan
itu tidak sampai merampas hak orang lain sehingga merugikan.
Keseimbangan dapat dianggap sebagai satu bentuk cara pandang
untuk mengerjakan sesuatu secukupnya, tidak berlebihan dan
juga tidak kurang.

Kedua prinsip ini, adil dan berimbang, akan lebih mudah
terbentuk jika seseorang memiliki tiga karakter utama dalam
dirinya: kebijaksanaan (wisdom), ketulusan (purity), dan
keberanian (courage). Dengan kata lain, sikap moderat dalam
beragama yaitu selalu memilih jalan tengah. Akan lebih
mudah diwujudkannya apabila seseorang memiliki keluasan
pengetahuan agama yang memadai sehingga dapat bersikap bijak,
tahan godaan sehingga bisa bersikap tulus tanpa beban, serta
tidak egois dengan tafsir keagamaannya sendiri sehingga berani
mengakui tafsir kebenaran orang lain, dan berani menyampaikan
pandangannya berdasarkan pada ilmu pengetahuan.

Dalam rumusan lain, dapat dikatakan bahwa ada tiga syarat
terpenuhinya sikap moderat dalam beragama, yakni: memiliki
pengetahuan yang luas, mampu mengendalikan emosi untuk
tidak melebihi batas, dan selalu berhati-hati. Jika disederhanakan,
rumusan tiga syarat moderasi beragama ini bisa diungkapkan
dalam tiga kata: berilmu, berbudi, berhati-hati.

Moderasi beragama meniscayakan umat beragama untuk
tidak mengurung diri, tidak eksklusif (tertutup) melainkan
inklusif (terbuka), melebur, beradaptasi, bergaul dengan berbagai

Badan Litbang dan Diklat | 11



komunitas, serta selalu belajar di samping memberi pelajaran.
Dengan demikian, moderasi beragama akan mendorong masing-
masing umat beragama untuk tidak bersikap ekstrem dan
berlebihan dalam menyikapi keragaman, termasuk keragaman
agama dan tafsir agama, melainkan selalu bersikap adil dan
berimbang sehingga dapat hidup dalam sebuah kesepakatan
bersama.

Dalam konteks bernegara, prinsip moderasi ini pula yang
pada masa awal kemerdekaan dapat mempersatukan tokoh
kemerdekaan yang memiliki ragam isi kepala, kepentingan
politik, agama, dan kepercayaan. Semuanya bergerak ke
tengah mencari titik temu untuk bersama-sama menerima
bentuk Negara Kesatuan Republik Indonesia (NKRI) sebagai
kesepakatan bersama. Kerelaan dalam menerima NKRI sebagai
bentuk final dalam bernegara dapat dikategorikan sebagai sikap
toleran untuk menerima konsep negara-bangsa (Kementerian
Agama RI, 2019).

Adapun menurut Nasaruddin Umar, moderasi beragama
dalam konteks Indonesia terbentuk dari hasil dialektika nilai-
nilai syariat dengan budaya lokal yang telah eksis sebelumnya.
Pada akhirnya, pertemuan inilah yang menjadi jalan panjang
moderasi beragama di Indonesia (Umar, 2019).

Sementara dalam era disrupsi teknologi dan informasi
seperti sekarang ini, saat dimana setiap individu mengalami
banjir informasi, prinsip adil dan berimbang dalam moderasi
beragama sejatinya juga dapat dijadikan sebagai nilai (value)
yang bermanfaat untuk mengelola informasi serta meminimalisir
berita bohong. Terlebih, bagi masyarakat plural dan multikultural

12 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



seperti Indonesia, cara pandang moderat menjadi sangat penting
agar masing-masing dapat mendialogkan keragaman, baik
ragam agama, kepercayaan, filsafat hidup, ilmu pengetahuan,
maupun ragam tradisi dan adat istiadat lokal.

Indikator untuk menentukan apakah sebuah cara pandang,
sikap, dan perilaku beragama tergolong moderat atau tidak,
bisa dirumuskan sebanyak mungkin. Namun dalam penelitian
ini, indikator moderasi beragama yang akan digunakan adalah
empat hal: komitmen kebangsaan, toleransi, anti kekerasan, dan
akomodatif terhadap kebudayaan lokal. Keempat indikator ini
dapat digunakan untuk menggambarkan dinamika moderasi
beragama, sehingga potensi bisa digali untuk melakukan
penguatan moderasi beragama.

Komitmen kebangsaan merupakan indikator yang sangat
penting untuk melihat sejauh mana cara pandang, sikap, dan
praktik beragama seseorang, yang berdampak pada kesetiaan
terhadap konsensus dasar kebangsaan, terutama terkait dengan
penerimaan Pancasila sebagai ideologi negara, sikapnya terhadap
tantangan ideologi yang berlawanan dengan Pancasila serta
nasionalisme. Sebagai bagian dari komitmen kebangsaan adalah
penerimaan terhadap prinsip-prinsip berbangsa yang tertuang
dalam Konstitusi UUD 1945 dan regulasi di bawahnya.

Sebagaimana disampaikan oleh Lukman Hakim Saifuddin,
komitmen kebangsaan penting dijadikan indikator moderasi
beragama karena dalam perspektif moderasi beragama,
mengamalkan ajaran agama adalah sama dengan menjalankan
kewajiban sebagai warga negara, seperti menunaikan kewajiban
sebagai warga negara adalah wujud pengamalan ajaran agama.

Badan Litbang dan Diklat | 13



Toleransi merupakan sikap memberi ruang dan
tidak mengganggu hak orang lain untuk berkeyakinan,
mengekspresikan keyakinannya, dan menyampaikan pendapat,
meskipun hal tersebut berbeda dengan apa yang kita yakini.
Dengan demikian, toleransi mengacu pada sikap terbuka,
lapang dada, sukarela, dan lembut dalam menerima perbedaan.
Toleransi selalu disertai dengan sikap hormat, menerima orang
yang berbeda sebagai bagian dari diri, dan berpikir positif.

Dalam konteks penelitian ini, toleransi beragama yang
menjadi tekanan adalah toleransi antaragama dan intraagama,
baik terkait dengan toleransi sosial maupun politik. Melalui relasi
antaragama, penelitian ini mendeskripsikan sikap pada pemeluk
agama lain, kesediaan berdialog, bekerja sama, pendirian tempat
ibadah, serta pengalaman berinteraksi dengan pemeluk agama
lain. Sedangkan toleransi intraagama dapat digunakan untuk
menyikapi hubungan antarormas keagamaan dan sekte-sekte
minoritas yang dianggap menyimpang dari arus besar suatu
agama.

Sedangkan kekerasan (radikalisme atau ekstremisme)
dalam konteks moderasi beragama dipahami sebagai suatu
ideologi (ide atau gagasan) dan paham yang ingin melakukan
perubahan pada sistem sosial dan politik dengan menggunakan
cara-cara kekerasan atas nama agama, baik kekerasan verbal,
fisik, dan pikiran. Inti dari radikalisme adalah sikap dan tindakan
seseorang atau kelompok tertentu yang menggunakan cara-
cara kekerasan dalam mengusung perubahan yang diinginkan.
Kelompok ini pada umumnya menginginkan perubahan dalam
tempo singkat dan secara drastis serta bertentangan dengan
sistem sosial yang berlaku. Radikalisme ini bisa melekat pada

14 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



semua pemeluk agama dengan berbagai latar belakang yang
menyertainya.

Adapun praktik dan perilaku beragama yang akomodatif
terhadap budaya lokal dapat digunakan untuk melihat sejauh
mana kesediaan untuk menerima praktik keagamaan yang
mengakomodasi kebudayaan lokal dan tradisi. Orang-
orang yang moderat memiliki kecenderungan lebih ramah
dalam penerimaan tradisi dan budaya lokal dalam perilaku
keagamaannya, sejauh tidak bertentangan dengan pokok
ajaran agama. Tradisi keberagamaan yang tidak kaku, antara
lain ditandai dengan kesediaan untuk menerima praktik dan
perilaku beragama yang tidak semata-mata menekankan pada
kebenaran normatif, tetapi juga menerima praktik beragama yang
didasarkan pada keutamaan. Sebaliknya, ada kelompok yang
cenderung tidak akomodatif terhadap tradisi dan kebudayaan,
karena dengan mempraktikkannya dianggap sebagai tindakan
yang mengotori kemurnian agama (Kementerian Agama RI,
2019).

B. KOMITEMEN KEBANGSAAN

Sebagaimana dijelaskan sebelumnya, dalam persepktif
moderasi beragama, mengamalkan ajaran agama adalah
sama dengan menjalankan kewajiban sebagai warga negara,
sebagaimana menunaikan kewajiban sebagai warga negara
adalah wujud pengamalan ajaran agama. Karenanya, penerimaan
terhadap Pancasila sebagai ideologi negara, sikap terhadap
tantangan ideologi yang berlawanan dengan Pancasila, serta
nasionalisme menjadi poin utama. Terkait dengan itu, semuanya
tertuang dalam Konstitusi UUD 1945 dan regulasi di bawahnya.

Badan Litbang dan Diklat | 15



Masyarakat Ternate merupakan masyarakat yang plural dan
multikultural. Hal ini merupakan proses panjang sejarah dari
dulu hingga kini. Ternate sebagai pusat Maluku Utara, secara
garis besar dapat dibagi menjadi dua wilayah: utara dan selatan.
Wilayah Utara Ternate ditempati oleh “masyarakat adat’, yang
masih memegang teguh tradisi kesultanan, yang mayoritas
merupakan “penduduk asli Ternate”. Sementara wilayah selatan
ditempati oleh masyarakat dari beragam suku, agama, ras, dan
budaya. Meskipun tidak memegang teguh tradisi kesultanan,
namun masyarakat di wilayah selatan Ternate memahami
tradisi-tradisi kesultanan yang masih eksis hingga kini.

Dalam sejarahnya, Ternate sebagai sebuah kesultanan,
dengan kesadaran penuh bergabung dengan Negara Kesatuan
Republik Indonesia (NKRI). Peristiwa ini secara lisan dikisahkan
oleh Kesultanan Ternate kepada rakyatnya. Secara historis,
bergabungnya Kesultanan Ternate ke dalam NKRI sekaligus
terhadap Pancasila sebagai ideologi negara menunjukkan
komitmen kebangsaannya. Padahal sebagaimana diketahui,
Ternate merupakan kerajaan (kesultanan) yang berazaskan
Islam.

Imbas sebagai masyarakat yang plural dan multikultural,
masyarakat Ternate terbiasa terbuka dan menerima keragaman
pandangan baik dari sisi suku, agama, ras, maupun antar
budaya, termasuk di dalamnya meliputi perbedaan pandangan
aliran keagamaan. Dalam tradisi masyarakat Ternate dikenal
istilah bala kusu sekano-kano. Istilah ini menjadi kearifan lokal
yang terus-menerus disampaikan secara lisan dari generasi
ke generasi, yang memungkinkan upaya penguatan moderasi
beragama di masyarakat Ternate.

16 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



Sikap terbuka masyarakat Ternate salah satunya terlihat dari
aktivitas-aktivitas keagamaan yang dilakukan oleh kelompok-
kelompok keagamaan. Misalnya aktivitas ormas Islam yang
dilakukan oleh al-Khairat, NU, Muhammadiyah, Jamaah
Tabligh, dan Hizbut Tahrir. Dengan umat agama non-Islam
pun demikian, seperti tampak pada Gereja Protestan Maluku,
Gereja Masehi Injil di Halmahera, Gereja Pantekosta, dan Gereja
Katolik. Pun demikian, dengan pemeluk agama Hindu, Buddha,
dan Konghucu, bisa melakukan aktivitas keagamaan.

Akan tetapi sebagai bagian dari Bangsa Indonesia,
masyarakat Ternate tunduk pada Keputusan Pemerintah Pusat.
Hal ini terlihat dari tidak beroperasinya lagi Hizbut Tahrir
Indonesia (HTI) di Kota Ternate, sebagaimana Surat Keputusan
Menteri Hukum dan HAM Nomor AHU-30.AH.01.08 tahun
2017 tentang pencabutan Keputusan Menteri Hukum dan HAM
Nomor AHU-0028.60.10.2014 tentang Pengesahan Pendirian
Badan Hukum Perkumpulan HTI.

Sebagai ormas, tiadanya aktivitas HTI di Ternate bisa
dipahami dengan merujuk kepada Surat Keputusan Pemerintah
Pusat tersebut. Namun H. Zulkiram memaparkan bahwa
pelarangan dan pembubaran organisasi tersebut tidak serta
merta menghilangkan ideologi yang diusung dan diyakini.
Meski tidak bisa menunjukkan bukti, berdasarkan informasi
yang tidak terverifikasi kebenarannya, ia meyakini bahwa HTI
di Kota Ternate bergerak di bawah tanah, di kalangan tertentu,
terbatas pada pengikutnya saja. “Karena yang namanya ideologi
tidak mungkin mati’, demikian ungkapnya.

Perihal terpenting dari kasus HTI ini adalah sikap
terbuka yang ditunjukan pemerintah dan masyarakat Ternate,

Badan Litbang dan Diklat | 17



untuk berdiskusi dengan HTI. H. Zulkiram dan Sofyan
Abbas menyampaikan bahwa terdapat perbedaan pandangan
keagamaan antara HTT dan masyarakat Ternate pada umumnya.
Perbedaan ini misalnya menyangkut konsep negara bangsa.
Namun sebagai pelayan masyarakat untuk semua agama,
Kemenag Kota Ternate tetap memenuhi undangan dan
menghargai perbedaan pandangan tersebut selama belum ada
keputusan resmi dari Pemerintah Pusat. Pun demikian dengan
Muhammadiyah sebagai ormas, tetap menjaga komunikasi
dengan ormas lainnya. Secara jelas, dalam hal ini masyarakat
Ternate melalui Pemerintah Daerah dan ormas Islam bisa
melakukan tukar pandangan di satu sisi. Namun di sisi lain
bersikap tegas manakala Pemerintah Pusat telah menerbitkan
Surat Keputusan dimaksud, karena ideologi yang diyakini HTI
dinilai bertentangan dengan Pancasila sebagai ideologi negara.

C. TOLERANSI

Toleransi tidak dapat dilepaskan dalam penelitian moderasi
beragama. Dapat dikatakan bahwa toleransi merupakan hasil
atau buah, di mana moderasi beragama merupakan sebuah
proses. Toleransi yang didefinisikan dalam penelitian ini adalah
sikap memberi ruang dan tidak mengganggu hak orang lain
untuk berkeyakinan, mengekspresikan keyakinannya, dan
menyampaikan pendapat, meskipun berbeda dengan apa yang
kita yakini. Dengan demikian, toleransi mengacu pada sikap
terbuka, lapang dada, sukarela, dan lembut dalam menerima
perbedaan. Toleransi selalu disertai dengan sikap hormat,
menerima orang yang berbeda sebagai bagian dari diri serta
berpikir positif.

18 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



Toleransi beragama yang ditekankan adalah toleransi
intra-agama (internal) dan antaragama (eksternal), baik
terkait dengan toleransi sosial maupun politik. Melalui relasi
intra-agama, penelitian ini mendeskripsikan sikap hubungan
antarormas keagamaan dan sekte-sekte minoritas yang dianggap
menyimpang dari arus besar suatu agama. Sedangkan toleransi
antaragama (eksternal) menggambarkan sikap pada pemeluk
agama lain, kesediaan berdialog, bekerja sama, pendirian tempat
ibadah, serta pengalaman berinteraksi dengan pemeluk agama
lain.

Perbedaan paham keagamaan adalah realitas kehidupan.
Perbedaan ini bisa menjadi potensi, namun juga bisa menjadi
persoalan. Menjadi potensi bila dipahami secara baik dan
dikelola secara konstruktif untuk memperkaya makna hidup.
Menjadi persoalan bila disikapi secara eksklusif dan intoleran.

Toleransi intra-agama di Kota Ternate sangat berpotensi
ke arah yang baik ketika ormas-ormas di Ternate, selain
dengan ormas yang dilarang oleh pemerintah tentunya, dapat
bekerja sama dan saling memahami satu sama lain. Dalam
konteks umat Islam misalnya, para narasumber menuturkan
bahwa “Tidak ada perbedaan menonjol antara satu ormas
dengan ormas lainnya sebagaimana di Jawa, perbedaan hanya
bendera saja”. Hal ini merujuk pada tradisi keagamaan yang
dilakukan oleh para pemeluk agama Islam di Ternate. Misalnya,
warga Muhammadiyah yang notabene tidak tahlilan, ikut
melaksanakan tradisi itu bila ada hari-hari besar keagamaan
yang diselenggarakan oleh NU dan al-Khairat, bila ada tetangga
yang dirundung kematian, pernikahan, dan lain-lainnya.

Badan Litbang dan Diklat | 19



Ungkapan “perbedaan hanya bendera saja” semakin
ditegaskan ketika Warek 3 TAIN Manado, Adnan Mahmud,
mengungkapkan bahwa dirinya selain sebagai Ketua PCNU,
juga merupakan pengurus al-Khairat. Sementara dalam konteks
umat Kristiani dibentuk wadah Badan Kerjasama Antar Gereja,
yang salah satu fungsinya sebagai mediator agar tiap denominasi
tidak menonjolkan diri masing-masing. Badan kerja sama ini
meliputi umat Katolik dan Protestan.

Sementara persoalan intra-agama terjadi ketika ormas
keagamaan bersinggungan dengan sekte-sekte minoritas yang
dianggap menyimpang dari arus besar suatu agama. Dalam
konteks umat Islam di Ternate, kasus Syi'ah Ja'fariyah Pimpinan
Nawawi Husni (Ong) menjadi salah satunya. Kelompok ini
muncul pada 2004 dengan jumlah anggota tak lebih dari 5
orang. Pada mulanya aktivitas tidak menonjol karena bersifat
perkumpulan dan diskusi. Keresahan masyarakat terjadi ketika
anggota kelompok semakin bertambah dan aliran keagamaan
yang dianggap baru mulai menunjukkan aktivitas ritual
keagamaan yang berbeda dengan yang dilakukan masyarakat
pada umumnya.

Selama 2012-2013 setidaknya terjadi empat ketegangan
antara kelompok Syiah Jafariyah Ajaran Nawawi Husni (Ong)
dengan masyarakat Ternate: Januari-Februari 2012 di Kelurahan
Marikurubu, Kecamatan Kota Ternate Tengah; Maret 2012 di
Kelurahan Sangadji, Kecamatan Kota Ternate Utara; September
2013 di Kelurahan Toboleu, Kecamatan Kota Ternate Utara; dan
September 2013 di Kelurahan Tafamutu, Kecamatan Moti.

Ketegangan masyarakat dengan kelompok Syiah Jafariyah
Ajaran Nawawi Husni (Ong) menyebabkan gesekan di Marikubu

20 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



yang berujung pada perusakan rumah Nawawi Husni (Ong)
yang dilakukan oleh warga Marikurubu, yang notabene adalah
keluarga dan kerabat dekat Nawawi Husni (Ong). Perselisihan
di Sangadji tidak berujung pada bentrokan karena adanya
perjanjian akan adanya tindakan dari masyarakat dan tokoh
setempat apabila kelompok Syiah Jafariyah melakukan aktivitas
di Kelurahan Sangadji. Di Toboleu terjadi pelemparan batu ke
kediaman empat orang anggota kelompok Syiah Ja'fariyah saat
mereka melakukan aktivitas. Sementara di Tafamutu, Taher
selaku koordinator, dengan sukarela keluar dari kampung.
Adapun anggotanya menyatakan akan berbaur dengan warga.

Keresahan dan ketegangan yang sebagiannya menyebabkan
perselisihan dan bentrokan tersebut berujung pada penolakan
aktivitas Syi’'ah Ja'fariyah ajaran Nawawi Husni (Ong). Dengan
mempertimbangkan kondisi yang ada, Pemerintah Daerah
melalui Kesbangpol, Kemenag, camat, lurah, secara terpadu
dengan institusi terkait dari MUI, Kodim, Polres, Ormas Islam,
serta STAIN (kini IAIN) melakukan pertemuan untuk berdialog
serta pembinaan kepada masyarakat dan mengawasi aktivitas
Syiah Ja'fariyah pimpinan Nawawi Husni (Ong). Akhirnya
Kesbangpol serta jajaran pemerintah kecamatan dan kelurahan
telah melarang aktivitas kelompok ini, yang berujung pada
keluarnya Fatwa MUI Provinsi Maluku Utara Nomor 45 Tahun
2015 tentang Kesesatan Ajaran yang disebarkan oleh Nawawi
Husni alias Ong yang mengatasnamakan Syiaah Ja'fariyah.

Sementara dalam konteks umat Nasrani, adanya dualisme
kepengurusan di Gereja Pante Kosta Indonesia (GPdI) El-
Shaddai Ternate menjadi persoalan intra-agama lainnya. Hal
ini bermula ketika akhir tahun 2012 sampai dengan awal tahun

Badan Litbang dan Diklat | 21



2013 terdapat sekelompok Jemaat GPdI Ternate El-Shaddai
Ternate membuka Persekutuan Doa tanpa berkonsultasi dengan
Pdt. Ruddy Killa sebagai Gembala Jemaat.

Gembala Jemaat bersama seluruh majelis jamaat memanggil
pimpinan dari Persekutuan Doa tersebut dan menyarankan
agar dapat dituntun oleh seorang pendeta. Usul tersebut tidak
diterima hingga akhirnya permasalahan ini melibatkan Majelis
Daerah (MD) dan Majelis Pusat (MP). Persengketaan ini berlarut
bertahun-tahun. Di tengah persengketaan tersebut, MD dan MP
memediasi dan mencari jalan keluar dengan cara (1) meminta
Pdt. Ruddy untuk membenahi pelayanan dan merangkul jemaat
yang berseberangan dengannya; (2) memutasikan Pdt. Ruddy
Killa ke Tidore, yang akkhirnya ditangguhkan setelah adanya
banding; (3) memekarkan Jemaah El-Shaddai menjadi dua
jemaat otonom meskipun beribadah dalam satu gedung gereja
karena jemaat yang dimekarkan belum memiliki gedung gereja;
(4) meminta Pdt. Ruddy untuk sesegera mungkin meninggalkan
gereja dan pastori.

Keputusan tersebut lantas membuat Pdt. Ruddy dan
jemaatnya beribadah di sebuah hotel. Namun permasalahan tak
terhenti karena MD menyebarkan surat kepada instansi terkait di
Kota Ternate bahwa GPdI penggembalaan Pdt. Ruddy Killa tidak
dalam tanggung jawab MD GPdI alias illegal. Merespons hal
tersebut, Pdt. Ruddy dan jemaatnya pada Juni 2018 mengambil
langkah hukum ke Pengadilan Negeri Ternate demi mendapatkan
pengakuan. Pada Mei 2019, pengadilan memutuskan tuntutan
Pdt. Ruddy Killa dan jemaatnya. Akhirnya Pdt. Ruddy dan
jemaatnya terpaksa harus meninggalkan GPdI dan mengambul
sikap untuk pindah ke GBI

22 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



Adapun toleransi antaragama (eksternal) terlihat di Kota
Ternate. Falsafah Ternate yang tertuang dalam bala kusu sekano-
kano menginspirasi hal ini. Keterbukaan, kesediaan berdialog,
dan kerja sama antaragama dalam catatan sejarah telah
dipraktikkan oleh Kesultanan Ternate yang terjaga hingga kini.
Jika melihat masa lalu, penyebaran agama Kristen, dalam batas-
batas tertentu, diizinkan dan difasilitasi oleh kesultanan. Padahal
sebagaimana kita ketahui, Islam merupakan agama resmi negara
(kesultanan) semenjak para raja menggunakan istilah ‘sultan’
untuk diri mereka.

Dalam konteks saat ini, Kemenag, khususnya Kota Ternate,
menjadi instansi yang mengayomi semua agama karena adanya
kesadaran bahwa “Kementerian Agama adalah kementerian
untuk semua agama, bukan untuk kementerian agama Islam
saja’, sebagaimana pernyataan H. Adam Mahrus. Hal tersebut
diimplementasikan misalnya melalui kunjungan ke tiap rumah
ibadah, dialog antarumat beragama, serta lampu pohon
cemara yang tidak boleh redup di ruangan Pengurus Agama
Kristen Kantor Kemenag Kota Ternate. Kerlip-kerlip lampu
cemara menyimbolkan bahwa hak-hak minoritas, dalam hal
ini ditandakan oleh umat Kristiani, harus tetap hidup dalam
masyarakat yang mayoritas beragama Islam.

Instansi lain yang menggalakkan relasi dan toleransi
antaragama adalah Forum Kerukunan Umat Beragama (FKUB)
dan Forum Pembauran Kebangsaan (FPK). Festival Budaya
Nusantara yang menyuguhkan festival kuliner, penampilan
tari-tarian, pertunjukan baju adat, serta pembacaan narasi
suku-suku di Indonesia menjadi agenda tahunan FPK. Kondisi
masyarakat yang multikultur menjadi inspirasi mereka

Badan Litbang dan Diklat | 23



dalam menyelenggarakan festival tersebut. Pelaksanaan
festival ini sebagai upaya untuk membangun kebersamaan
sekaligus melestarikan budaya, baik kuliner maupun seni
budaya. Keberagaman merupakan sebuah keindahan dalam
menumbuhkan kebersamaan dan gotong royong antarsuku
bangsa tinggal di Kota Ternate. Tak hanya melakukan penguatan
dan penyadaran dalam konteks lokal (Ternate dan/atau
Maluku Utara), aktivitas-aktivitas yang digalakkan FPK turut
memerhatikan wilayah lain di Indonesia. Misalnya, bagaimana
mereka menyuarakan aspirasi terkait peristiwa-peristiwa yang
terjadi di Papua.

Terkait dengan pendirian rumah ibadah serta interaksi
antarpemeluk agama, Pemerintah Kota Ternate mengikuti
kebijakan atau pola yang diterapkan oleh Kesultanan Ternate di
masa lalu. Sebagaimana disinggung di awal, Ternate secara garis
besar terbagi kepada dua wilayah, utara dan selatan. Pembagian
wilayah ini turut berimbas pada pembangunan rumah ibadah,
pembangunan kampung, dan pola interaksi masyarakat pada
umumnya.

Wilayah utara diduduki oleh masyarakat asli Ternate yang
acapkali disebut “masyarakat adat”. Islam sebagai agama resmi
kesultanan, berujung pada pendirian masjid dan musala yang
menjamur di wilayah utara karena warganya mayoritas Islam.
Akan tetapi di wilayah ini terdapat Kampung Tabanga yang
mayoritas dihuni oleh warga yang beragama Kristen.

Kampung Tabanga memiliki kedekatan dengan Kesultanan
Ternate. Beberapa warga Kristen dari kampung ini terpilih
sebagai pasukan adat Kesultanan Ternate. Mereka kerap
mendapat kehormatan berada di barisan depan saat acara

24 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



kenegaraan. Kedekatan dan pelibatan sebagai pasukan adat ini
bisa dipahami karena ayah Sultan Mudaffat Syah merupakan
orang yang memindahkan para pemukim dari Halmahera Barat
ke kampung ini.

Gereja Pante Kosta berdiri kokoh di Tabanga, dibangun
sekitar tahun 1947. Berjarak hanya sekitar 100 meter dengan
masjid. Kedekatan rumah ibadah ini berbanding lurus dengan
kedekatan kedua pemeluk agamanya. Orang Ternate (muslim)
tidak pernah menganggap masyarakat Tabanga (Kristen) sebagai
orang lain, karena orang Tabanga sejak lama merupakan bagian
dari Sulamadaha.

Adapun wilayah selatan diduduki oleh berbagai suku
bangsa. Orang asli Ternate bercampur-baur dengan suku bangsa
lain dari berbagai penjuru dunia. Arab, Tiongkok, Jawa, Batak,
Tidore, dan Bugis merupakan enam dari sekian banyak suku
bangsa yang mendiami wilayah ini. Selatan juga merupakan
wilayah metropolitan, pusat perdagangan dan administrasi.
Gedung-gedung perkantoran pemerintah daerah, pasar, mall,
dan pelabuhan besar terkonsentrasi di wilayah ini.

Selain masjid yang berdiri di tiap sudutnya, di wilayah
selatan juga berdiri rumah-rumah ibadah agama nonmuslim:
Gereja Protestan, Gereja Katolik, Pura, Vihara, dan Kelenteng.
Pengaturan rumah ibadah ini merupakan warisan (kebijakan)
masa lalu dari Kesultanan Ternate yang diadopsi oleh
pemerintah kota. Keberagaman ini menjadi pondasi struktur
sosial masyarakat Ternate yang pluralis dan multikultur.

Interaksi umat beragama sangat cair dan dinamis. Satu
sama lain saling memahami keteguhan dan batasan masing-
masing. Misalnya, setiap Hari Raya Idul Fitri dan Natal, warga

Badan Litbang dan Diklat | 25



Islam dan Kristen saling mengunjungi. Yang menarik, bila
ada warga muslim berkunjung ke rumah orang Nasrani, tuan
rumah menyuguhkan hidangan dengan alat makan (piring,
gelas, sendok, dan lain-lain) yang mereka sediakan khusus
untuk muslim. Karena mereka tahu ada perbedaan-perbedaan
mendasar antara muslim dan Nasrani, maka mereka melakukan
itu. Toleransi terjaga dengan sangat baik di kampung ini.

Namun interaksi antarpemeluk agama di Ternate diuji
saat konflik melanda Maluku Utara pada 1999. Dalam konteks
Maluku Utara, isu kerusuhan pertama kali terdengar di Tidore.
Untuk menghindari hal yang tidak diinginkan, Kesultanan
Ternate mengumpulan warga nonmuslim di Kedaton, sebelum
mereka diungsikan ke beberapa titik. Terkait hal ini, ada dua
respons berbeda yang ditunjukkan masyarakat Ternate.

Pertama, mayoritas masyarakat Ternate merespons baik
inisiatif dari sultan untuk mengungsikan warga nonmuslim.
Hal ini merupakan langkah preventif untuk menghindari korban
jiwa, bila kerusuhan menjalar sampai ke Ternate. Kelompok
masyarakat ini mendukung ide sultan dengan mengadakan
pertemuan-pertemuan antarwarga, guna mencari solusi agar
dapat mengungsikan warga nonmuslim secepatnya.

Kedua, minoritas masyarakat Ternate mempertanyakan
keputusan sultan. Mereka adalah para pendatang yang akhirnya
menetap di Ternate. Mereka menganggap sultan melindungi
‘musuh agama. Kelompok ini menyambangi kediaman sultan
dan bobato (abdi dalam kesultanan) guna mempertanyakan
keputusan yang diambil. Yang dilupakan oleh kelompok ini
adalah Kesultanan Ternate sejak zaman dahulu hidup dan
mengayomi masyarakat dari berbagai kelompok agama.

26 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



Selain konflik horizontal pada 1999, hubungan antarumat
beragama di Ternate juga diuji ketika adanya rencana
penyelenggaraan Natal Harmoni. Panitia dari Gereja se-Maluku
Utara menginisiasi penyelenggaraan acara Natal Harmoni yang
rencananya akan digelar pada 12 Januari 2019. Pada hari H, di
tengah kondisi panggung sudah naik dan para peserta telah
berdatangan dari berbagai penjuru Maluku Utara, pihak panitia
membatalkan acara tersebut.

Sehubungan dengan hal tersebut, Hasby Yusuf meluruskan
isu adanya penolakan komunitas muslim terkait perayaan
Natal Harmoni. Ia menegaskan bahwa umat muslim Ternate
tidak menolak kegiatan tersebut. Namun hanya meminta
pertimbangan digantinya tempat perayaan, yang semula
direncakan di Lapangan Perikanan Bastiong agar dipindahkan ke
tempat lain yang lebih representatif. Hal ini diusulkan mengingat
Lapangan Perikanan Bastiong berada di tengah pemukiman
warga muslim, serta dekat dengan masjid.

Adanya pertimbangan warga tersebut kemudian
ditindaklanjuti oleh MUI dan sejumlah ormas Islam. Sejumlah
perwakilan ormas Islam lantas bertemu dengan pihak Polda,
termasuk Wakapolda yang menjadi Ketua Panitia Natal
Harmoni. Dalam pertemuan ini, dengan mempertimbangkan
dinamika yang berkembang di masyarakat, perwakilan ormas
mengusulkan agar kegiatan dipindah ke Halmahera atau digelar
secara tertutup.

MUI Kota Ternate kemudian mengeluarkan surat yang berisi
enam poin pertimbangan, yakni: (1) memperhatikan dinamika
yang berkembang di masyarakat; (2) umat Islam tidak keberatan
dengan perayaan Natal Harmoni, hanya saja tidak dilaksanakan

Badan Litbang dan Diklat | 27



di lapangan terbuka di tengah-tengah komunitas ummat
Islam; (3) mengharapkan memindahkan kegiatan ke gereja,
hotel, atau ke kota/kabupaten lain di Maluku Utara di tengah-
tengah komunitas Kristen; (4) tidak melibatkan umat Islam;
(5) meminta Kapolda menindaklanjuti beberapa sikap umat
Islam demi menjaga keamanan dan kerukunan umat beragama;
dan (6) toleransi antarumat beragama sangat dijunjung tinggi,
namun yang salah kaprah dikhawatirkan akan mengganggu
harmonisasi umat beragama.

Di lain tempat, Badan Kerjasama Antar Gereja menyesalkan
pembatalan acara Natal Harmoni yang dilakukan sendiri oleh
mereka selaku panitia. Pembatalan ini dilakukan dengan penuh
kesadaran, namun berada dalam tekanan. Panitia menduga
bahwa dinamika yang berkembang di masyarakat disebabkan
oleh adanya kelompok Islam yang tidak menghendaki
berlangsungnya acara tersebut. Lebih jauh, pada proses rapat
internal untuk pembatalan acara, mereka mengaku diawasi oleh
beberapa pihak. Akhirnya acara ini dibatalkan sepenuhnya tanpa
adanya penyelenggaraan di tempat lain. Meskipun demikian,
toleransi di Ternate terjaga dengan baik. Adanya rasa tenggang
rasa dan saling menghargai yang terwujud dalam ungkapan
bobaso sirasai menjadi pemersatu masyarakat Ternate.

D. ANTI KEKERASAN

Kekerasan dalam konteks kekinian lebih dikenal dengan
istilah radikalisme atau ekstremisme, yang dapat dipahami
sebagai suatu ideologi (ide atau gagasan) atau paham yang
ingin melakukan perubahan pada sistem sosial dan politik
dengan menggunakan cara-cara kekerasan atas nama agama,

28 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



baik kekerasan verbal, fisik, maupun pikiran. Inti dari
kekerasan, dalam hal ini radikalisme dan/atau ekstremisme,
adalah sikap dan tindakan seseorang atau kelompok tertentu
yang menggunakan cara-cara kekerasan dalam mengusung
perubahan yang diinginkan.

Dalam menyelesaikan suatu perkara, masyarakat
Ternate cenderung merujuk kepada pendekatan adat yang
bernuansa kekeluargaan. Permasalahan-permasalahan
yang telah disebutkan sebelumnya, selalu dikomunikasikan
dan dikoordinasikan dengan pihak-pihak terkait. Ada dan
berfungsinya lembaga pemerintah seperti Kementerian Agama
dan Kesbangpol, lembaga-lembaga yang dibentuk atas inisiasi
masyarakat dan pemerintah seperti FKUB dan FPK, ormas
keagamaan, lembaga adat, serta warisan kultural dari Kesultanan
Ternate, yang dengannya meraka menyelesaikan permasalahan
dengan cara musyawarah terlebih dahulu. Ketika permasalahan
yang muncul tidak bisa diselesaikan dengan cara musyawarah
(dialog) oleh pihak yang terlibat, maka instansi pemerintahan
dan adat mulai dilibatkan. Jika tidak ada titik temu, maka
solusinya adalah ranah hukum yang diakui oleh negara.

Namun demikian, insiden pemukulan terhadap seorang
pengurus Masjid Marikurubu yang dilakukan oleh anggota
kelompok Nawawi Husni (Ong), perusakan atas rumah Nawawi
Husni (Ong) yang dilakukan oleh warga Marikurubu, pelemparan
batu terhadap kediaman empat orang anghota kelompok Syiah
Ja'tariyah Ajaran Nawawi Husni (Ong) oleh warga Toboleu,
dan tuntutan angkat kaki bagi koordinator kelompok Syiah
Jafariyah Ajaran Nawawi Husni (Ong) dari Kelurahan Tafamutu

Badan Litbang dan Diklat | 29



oleh warga setempat, menjadi catatan bahwasannya masih ada
cara-cara kekerasan yang dilakukan oleh sebagian warga dalam
menyelesaikan masalah.

E. AKOMODATIF TERHADAP KEBUDAYAAN LOKAL

Praktik dan perilaku beragama yang akomodatif
terhadap budaya lokal dapat digunakan untuk melihat sejauh
mana kesediaan untuk menerima praktik keagamaan yang
mengakomodasi kebudayaan lokal dan tradisi. Meskipun
tidak dapat dijadikan sebagai tolok ukur, akan tetapi orang-
orang yang moderat memiliki kecenderungan lebih ramah
dalam penerimaan tradisi dan budaya lokal dalam perilaku
keagamaannya, sejauh tidak bertentangan dengan pokok ajaran
agama.

Kebudayaan Ternate terbentuk dari tradisi-tradisi kesultanan
yang dirawat hingga kini. Tradisi lisan yang disampaikan secara
turun temurun menjadi acuan masyarakat dalam beragama. Hal
ini terujar dalam: Adat matoto agama. Agama matoto Kitabullah.
Kitabullah matoto Jou Allah Taala, “Adat (masyarakat) bersumber
dari agama. Agama bersumber dari Kitabullah. Kitabullah
bersumber dari Allah Swt”

Pintu masuk asimilasi antara budaya dan agama dalam
masyarakat Ternate terjadi sejak penguasa kerajaan memeluk
agama Islam. Hal ini semakin diperkuat ketika Zainal Abidin Syah
belajar agama ke Sunan Kudus di Jawa. Pasca kepulangannya, ia
mengubah penyebutan untuk raja dari “kolano” menjadi “sultan”
dan membawa serta beberapa ahli agama Islam ke Ternate. Dari
sana, tatanan sosial masyarakat semakin dipengaruhi oleh nilai-
nilai ajaran Islam (Amal, 2006).

30 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



Dalam pelaksanaan adat Kesultanan Ternate dikenal
sistem bobato dunia dan bobato akhirat sebagai pengatur dan
pengarah undang-undang adat dan hukum adat agama. Bobato
dunia merupakan lembaga yang mengatur ihwal kepentingan
dan pengurusan keduniaan seperti jo gugu (perdana menteri).
Sedangkan bobato akhirat merupakan lembaga yang mengatur
tentang pelaksanaan yang menyangkut kepentingan agama Islam
seperti jo kalem (qadhi).

Integrasi agama dan budaya dalam kehidupan sosial
masyarakat Ternate tercermin dalam adat segulaha sebagai
salah satu aturan dasar, pedoman, dan pengaturan tata nilai.
Pelaksanannya bersumber pada lima kerangka dasar, yaitu:
(1) adat se atorang, yakni hukum dasar yang bersumber dari
al-Qur'an dan al-Sunnah; (2) istiadat se kabasarang, yakni
hak kekuasaan dan hak sultan yang mengisyaratkan bahwa
seorang pemimpin harus dihargai dan dipatuhi karena keadilan
dan kearifannya di dalam memimpin masyarakat; (3) galib se
lukudi, yakni hak asal-usul dan hak asasi berupa kesamaan dan
kesetaraan dalam pemenuhan hak dan kewajiban seseorang
sesuai status sosial, yang mengisyaratkan bahwa hak pribadi
seseorang atas orang lain patut dihargai dan dijunjung tinggi;
(4) ngare se cara sere se doniru, yakni kebiasaan-kebiasaan yang
baik dan berguna dalam menjaga kerukunan hidup bersama,
sepanjang tidak bertentangan dengan hukum-hukum yang
berlaku; dan (5) cing se cingari, yakni kepatuhan atau kedisiplinan
dan ketaatan kepada hukum yang berlaku.

Fere kie dan kololi kie menjadi ritual yang hingga kini
masih dilaksanakan masyarakat adat Ternate. Masyarakat
adat menganalogikannya seperti peristiwa Isra dan Mi'raj.

Badan Litbang dan Diklat | 31



Perbedaannya, yang dilakukan pertama kali adalah Mi'raj (fere
kie) berupa naik ke puncak Gunung Gamalama untuk berziarah
dengan membacakan doa-doa (wirid) tertentu. Setelahnya
diikuti Isra (kololi kie), yakni memutari Gunung Gamalama
dengan menggunakan kapal yang dihias kemudian singgah di
beberapa titik untuk berziarah yang dipimpin oleh tetua adat.
Ritual ini dimaknai agar manusia semakin dekat dengan Tuhan-
Nya (hablu min Allah) yang disimbolkan dengan naik ke atas
gunung. Setelah mendekatkan diri dengan Sang Maha Pencipta,
manusia perlu mendekatkan diri dengan alam dan manusia
lainnya (hablu min al-nas) yang disimbolkan dengan memutari
gunung.

Ritual keagamaan lain yang hingga kini masih dilaksanakan
adalah dabus, badabus, atau taji besi. Ritual itu dilaksanakan
dalam rangka memperingati hajatan tertentu seperti naik
haji dan adanya orang yang meninggal. Pada mulanya hanya
bacaan wirid dari seorang syekh untuk mencapai tingkatan
iman dan takwa kepada Sang Maha Pencipta, di samping untuk
perlindungan diri dan keluarga. Ritual ini menggunakan benda
tajam berupa bilah besi runcing yang ditusukkan ke dada. Doa
dari syekh menjadi pelindung nyawa pelaku dabus. Pagelaran
diiringi dengan pembacaan ayat-ayat al-Qur'an dan puji-pujian
kepada Allah.

F. KESIMPULAN

Dalam era disrupsi digital seperti saat ini, masyarakat
Ternate sadar bahwa berbagai informasi yang tersebar secara
massif melalui internet dan media sosial dapat memengaruhi
hubungan antar sesama manusia. Mereka mencoba bertahan

32 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



hidup dengan falsafah ikan: hidup di laut tetapi tidak terbawa
oleh sifat laut. Dalam arti lain, masyarakat menikmati internet
dan media sosial tapi tidak terbawa oleh sifat negatif yang
ditimbulkan olehnya.

Komitmen kebangsaan masyarakat Ternate untuk Indonesia
tidak perlu diragukan lagi. Bergabungnya kesultanan ke
dalam Indonesia, tidak adanya suara dan/atau tuntutan untuk
memisahkan diri dari NKRI, dan pelarangan aktivitas HTI
pasca-dikeluarkannya surat keputusan, menjadi indikator terkait
komitmen kebangsaan ini.

Toleransi intra dan antarumat beragama secara umum
berjalan baik dan kondusif. Hal ini merupakan hasil dari kerja
sama, kesepahaman, tenggang rasa, dan saling menghargai,
sebagai wujud nyata bobaso sirasai dan bala kusu sekano-kano.
Meskipun demikian, kasus Syiah Jafariyah ajaran Nawawi Husni
(Ong) dan dualisme kepengurusan di GPdI El-Shaddai menjadi
catatan dalam hal toleransi internal. Sementara untuk toleransi
eksternal, konflik komunal Maluku pada 1999 dan pembatalan
acara Natal Harmoni 2019 oleh panitia menjadi catatan lainnya.

Dalam menyelesaikan suatu perkara, masyarakat cenderung
menggunakan cara-cara nir-kekerasan, dengan mengedepankan
pendekatan adat yang bernuansa kekeluargaan. Musyawarah
di antara pihak yang terlibat, pelibatan instansi pemerintah
dan adat, serta jalur hukum, secara berturut-turut merupakan
langkah penyelesaian masalah yang ada.

Akhirnya, dinamika moderasi beragama di Ternate tidak
bisa dilepaskan dari integrasi agama dan budaya yang tercermin
dalam adat segulaha sebagai salah satu aturan dasar, pedoman,

Badan Litbang dan Diklat | 33



dan pengaturan tata nilai. Adat inilah yang menyebabkan sangat
akomodatifnya masyarakat adat Ternate terhadap kebudayaan
lokal dan tradisi.

G. REKOMENDASI

Kementerian agama perlu merumuskan kebijakan dan
membuat pedoman yang dapat mengantarkan masyarakat agar
memiliki komitmen kebangsaan serta bersedia melakukan
penguatan toleransi di masyarakat, khususnya terkait tolernasi
internal umat beragama.

Dengan adanya rumusan kebijakan dan pedoman itu maka
masyarakat dapat menyelesaikan suatu masalah dengan cara-
cara nir-kekerasan sekaligus menjadi benteng bagi luapan
informasi negatif yang kental dengan nuansa fragmenasi
keagamaan. Pada gilirannya pedomana dan kebijakan itu dapat
mengantarkan masyarakat yang lebih menghargai budaya dan
tradisi keagamaan setempat: menguatkan moderasi beragama.

H. DAFTAR PUSTAKA

Akmaliyah, Wahyudi. 2019. Politik Sirkulasi Budaya Pop: Media
Baru, Pelintiran Agama, dan Pergeseran Otoritas. Yogyakarta:
Buku Mojok.

Amal, M. Adnan. 2010. Kepulauan Rempah-Rempah: Perjalanan
Sejarah Maluku Utara 1250-1950. Jakarta: Kepustakaan
Populer Gramedia.

Burhani, Ahmad Najib. 2016. “Aksi Bela Islam: Konservatisme
dan Fragmentasi Otoritas Keagamaan” Jurnal MAARIF Vol.
11 No. 2, 15-29.

34 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



Darlis. 2016. “Peran Pesantren Asadiyah dalam Membangun
Moderasi Islam di Tanah Bugis” Al-Misbah, Vol. 11 No. I,
111-140.

Darlis. 2017. “Mengusung Moderasi Islam di Tengah Masyarakat
Multikultural”. Rausyan Fikr, Vol. 13 No. 2, 225-255.

Fealy, Greg & Sally White. 2012. Ustaz Seleb: Bisnis Moral &
Fatwa Online Ragam Ekspresi Islam Indonesia Kontemporer.
Jakarta: Komunitas Bambu.

Kailani, Najib dkk., 2019. Ulama, Politik, dan Narasi Kebangsaan:
Fragmentasi Otoritas Keagamaan di Kota-kota Indonesia.
Yogyakarta: PusPIDep.

Kementerian Agama RI. 2019. Moderasi Beragama. Jakarta:
Badan Litbang dan Diklat Kementerian Agama RI.

Muhajir, Afifuddin. 2017. Figh Tata Negara. Yogyakarta:
IRCiSod.

Nichols, Tom. 2018. Matinya Kepakaran. Jakarta: Kepustakaan
Populer Gramedia.

Putnam, Robert D. 1993. “The Propsperous Community: Social
Capital and Public Life”. The American Prospect., 4: 13.
Umar, Nasaruddin. 2019. Islam Nusantara: Jalan Panjang
Moderasi Beragama di Indonesia. Jakarta: PT Elex Media

Komputindo.

Varshney, Ashutosh. 2003. Ethnic Conflict and Civic Life: Hindus
and Muslims in India. Yale University Press: 2nd Revised
ed. Edition.

Badan Litbang dan Diklat | 35



Wahyudi, Chafid. 2011. “Tipologi Islam Moderat dan Puritan:
Pemikiran Khaled M. Abou El-Fadl” Teosofi, Vol. I No. I,
75-92.

Wildan, Muhammad. 2016. “Aksi Damai 411-212, Kesalehan

Populer, dan Identitas Muslim Perkotaan Indonesia”. Jurnal
MAARIE Vol. 11 No. 2, 188-202.

36 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



MODERASI BERAGAMA DI KOTA
TUAL, HUKUM ADAT SEBAGAI
MEDIUM MODERASI ANTARUMAT
BERAGAMA PADA MASYARAKAT
KEI

Raudatul Ulum

A. PENDAHULUAN

Moderasi beragama kian dipopulerkan di kalangan
pemeluk agama di Indonesia. Tajuk moderasi beragama secara
institusional digalakkan oleh kementerian agama, sebagai alur
pembangunan masyarakat beragama di Indonesia. Kajian atas
moderasi beragama pun dicanangkan sebagai sebuah kebijakan.
Inisiasi dan kajian awal telah dihadirkan dalam bentuk buku
yang diluncurkan pada tahun 2019, menjelang pergantian
kepemimpinan nasional, berarti juga kelanjutan dari era Joko
Widodo (menjabat kedua kali).

Moderasi yang artinya menengahkan, moderate, bisa juga
dianggap sebagai sebutan lain dari wasathiyah, berada di tengah-
tengah. Kenapa beragama harus berada di tengah-tengah, karena
sifat dasar dari agama adalah bersikap sebagai media untuk
menempatkan pemeluknya bersikap tepat sesuai dengan kondisi
lingkungannya.

Badan Litbang dan Diklat | 37



Begitu juga dengan pemeluk agama di Indonesia, dengan
kondisi kerukunan yang berada pada skor 70-75 selama empat
tahun terakhir sejak 2015-2019, menunjukkan bahwa toleransi,
cara pandang kesetaraan, dan kerja sama antarpemeluk cukup
baik. Dalam memahami skor kerukunan itu juga tidak bisa
dilepaskan dari kondisi keberagamaan yang moderat, dengan
tidak mengurangi keyakinan pada agamanya, kemauan untuk
bertenggang rasa pada pemeluk agama lain sebagai modal
kehidupan bersama yang sangat berharga.

Kondisi kerukunan yang tinggi, sebenarnya menyebar merata
di seluruh Nusantara. Mulai dari provinsi Aceh sampai dengan
Papua Barat, skor kerukunan pada kisaran 60-80, yang secara
kategorik dapat dikatakan tinggi. Skor kerukunan di Provinsi
Maluku cukup dinamis skor, meskipun terkadang naik-turun,
seperti yang terjadi pada kurun waktu 2017-2018. Namun secara
periodik, di tingkat nasional, selama empat tahun juga selalu
di atas rata rata. Kondisi tersebut kontradiksi dengan peristiwa
Kerusuhan Ambon tahun 1990-an, dengan jumlah korban
sekitar 5000 jiwa; sekitar 500.000 orang mengungsi. Uniknya
setelah sekian waktu terpisah dalam segregasi pemukiman di
Ambon dan beberapa tempat lain, nilai kerukunan justru tinggi.
Banyak pertanyaan tentang persoalan itu. Untuk memahaminya,
mesti mengkaji secara parsial pada beberapa tempat karena
perbedaan situasi sosial satu sama lain, terutama adat yang
dimiliki masing-masing suku yang cukup kontras satu sama
lain. Dalam hal ini hukum adat di Kota Tual, Kepulauan Kei
yang homogen, sebagai satu masyarakat, satu entitas, orang Kei.
Ketika konflik Ambon terjadi, Kepulauan Kei juga mengalami
dampak cukup masif, beberapa desa sampai saling serang,
korban jiwa diperkirakan juga mencapai puluhan orang. Hanya

38 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



saja, peristiwa di Kepulauan Kei lebih cepat dipadamkan. Peran
tetua adat, para raja bahu membahu dengan tokoh agama,
memadamkan bara permusuhan. Hal itu menjadi peringatan
bagi para pemangku adat, bahwa Kei rentan konflik, meskipun
telah lama diikat oleh adat.

Satu kali peristiwa cukuplah sebagai pengingat, semua
pihak akhirnya setuju untuk menginisiasi kembali kesepakatan
sosial budaya kepada elemen hidup bersama di Kei. Sumpah
adat kembali dilakukan untuk menguatkan relasi kekerabatan
dan rasa persaudaraan. Anak Kei, apapun agamanya akhirnya
secara simbolik masing-masing tokoh melakukan ritual bersama
untuk berada di bawah payung keluhuran bersama. Larvul
Ngabal, Norma Ain ni Ain, kita memiliki satu sama lain cukup
memberikan makna yang dalam bagi mereka.

Persoalan mendasar di Kepuauan Kei adalah seberapa
mampu hukum adat, atau segala perangkat yang diturunkan
oleh leluhur itu bisa bertahan dan menjamin kehidupan yang
rukun dengan prinsip kekerabatan. Setidaknya ada tiga otoritas
yang bersaing untuk mendapatkan tempat dalam kehidupan
sosial politik dan budaya. Tiga otoritas itu sama-sama kuat
dan memiliki potensi konflik kepentingan di kemudian
hari, yang menjadi pilar dalam kehidupan masyarakat Kei.
Ketiga otoritas dimaksud adalah: otoritas keagamaan, otoritas
negara, dan otoritas adat. Ketiganya sama-sama kuat dan
meskipun dua institusi selain adat terus berkembang, struktur
pemerintahan yang sedemikian khirarkis dari pusat sampai
daerah, merupakan proyeksi kekuatan yang tidak bisa dianggap
enteng. Kemudian otoritas keagamaan memiliki institusi dan
kuatnya doktrin agama masing-masing juga terus menguat
sedangkan otoritas adat meskipun diakui cukup efektif sampai

Badan Litbang dan Diklat | 39



saat ini tetapi memiliki tantangan yang berat. Jika otoritas
negara terlembagakan sampai pada sistem pendidikan, lembaga
pendidikan dengan kurikulumnya, begitu juga dengan lembaga
keagamaan, memiliki jaringan sistem doktin dan ajaran yang
terus menguat. Bagaimana regenerasi dari hukum adat sendiri,
selama hidup dalam bayangan kolektif di masyarakat Kei, baik
dari aspek kesejarahan, mitos, larangan-larangan, norma dan
filosofi hidup berkembang secara tradisional. Meskipun telah
diwujudkan dalam bentuk tertulis namun sejatinya hukum
Larvul Ngabal tumbuh berkembang secara lisan.

Orang Kei sendiri, masih cukup yakin dan percaya diri
dengan sistem yang mereka punya. Sebab, lingkaran adat tidak
hanya bertahan karena aspek norma dan etika yang terus
dihidupkan namun juga keyakinan atas ancaman kesengsaraan
jika melanggar. Seberapa lama unsur magis dari kepercayaan
adat bisa bertahan, jika nalar dan rasionalitas generasi semakin
meninggi seiring dengan pengarusutamaan pendidikan umum.
Begitu juga peluang dan gejala puritanisme dari masing-masing
agama, karena sejatinya agama besar cenderung melakukan
purifikasi. Lalu, bagaimana moderasi beragama dapat dimediasi
oleh hukum adat Larvul Ngabal bagi masyarakat Kei di Tual.

B. GAMBARAN KOTA TUAL DAN KEPULAUAN KEI

Sebelum menggambarkan Kota Tual, terlebih dahulu
dijelaskan Kepulauan Kei atau Kepulauan Kai). Kepulauan
Kei terletak di bagian tenggara Kepulauan Maluku, termasuk
dalam Provinsi Maluku. Kepulauan Kei terdiri atas dua pulau
besar: Kei Besar dan Kei Kecil. Adapun luas area Kepulauan
Kei 1438 km?2 (555 sq mi). Di sekelilingnya terdapat beberapa
pulau kecil, antara lain Tanimbar Kei atau Tnebar Evav, Kei

40 | binamika Moderasi Beragama di Indonesia



Dulah atau Du, Dulah Laut atau Du Roa, dan Kuur Taam
Tayandu atau Tahayad.

Nama lain dari Kepualauan Kei adalah Nuhu Evayv, atau
Tanat Evav (Negeri Evav), namun nama Kei atau Kai lebih
dikenal terutama oleh mereka penghuni pulau bersebelahan.
Kai, adalah sebutan yang muncul di zaman kolonial Hindia
Belanda, penulisan etnografi para misionaris dan dokumen arsip
di era itu telah menyebutkan Kei. Posisi secara geografis dari
kepulauan sebelah tenggara Maluku berada selatan pulau yang
dikenal dengan kepala burung pulau Papua, di sebelah barat
Kepulauan Aru, dan di timur laut Kepulauan Tanimbar.

Tual berkembang menjadi kota melalui proses pemekaran
pada tahun 2007 sebagai kota administratif, sebelumnya adalah
ibukota kabupaten berubah menjadi kota dengan sistim kelolal
mandiri, (merujuk pada UU No. 31 Tahun 2007, tanggal 10
Juli 2007 tentang Pembentukan Kota Tual di Provinsi Maluku).
Dengan demikian, maka Pulau Dulah, Pulau Kuur, Pulau Taam
dan Tayando menjadi daerah Kota Tual, sedangkan Pulau Kei
Kecil, Kei Besar, Tanimbarkei menjadi Daerah Kabupaten
Maluku Tenggara (Kabupaten Induk) dengan Ibukota Kabupaten
adalah Langgur yang terletak di Pulau Kei Kesil. Selanjutnya
berdasarkan pemekaran yang ada, proses dimulai dari 1 Januari
2010, pemindahan aset di antara dua pemerintahan kabupaten
yang berpusat di Langgur, dengan Pemerintahan Kota Tual dapat
dilaksanakan pada 23 Januari 2010.

Geografi Kepulauan Kei menjadi bagian dari garis Wallacea,
pada belahan barat garisnya berhubungan dengan spesies Asia,
sedangkan belahan timur kebanyakan berhubungan dengan
spesies Australia, secara teori dua belahan tidak pernah

Badan Litbang dan Diklat | 41



tersambung antara benua. Keadaan tersebut menyebabkan
sedikit sedikit sekali jenis mamalia yang endemik di Kepulauan
Kei.

Kota Tual terletak di Pulau Dulah, berseberangan langsung
dengan Pulau Kei Kecil, dihubungkan dengan jembatan.
Beberapa pulau berjejer di antara pulau Kei Kecil dan Pulau
Dullah. Kota Tual terletak pada koordinat sekitar 5° - 6° Lintang
Selatan dan 131°-133° Bujur Timur, dan secara geografis wilayah
ini dibatasi oleh:

Tabel 1. Kelurahan dan Desa Kota Tual

Kecamatan | Kecamatan | Kecamatan | Kecamatan | Kecamatan
Pulau Dullah Pulau Pulau Pulau Pulau | Kur Selatan
Utara Dullah Tayando- Kur
Selatan Tam
Desa Fiditan | Desa Tual |Desa Yamtel Desa Desa Kanara
Desa Dullah | Desa Taar |Desa Yamru| Lokwirin |Desa Warkar
Desa Ngadi Kel. Desa Ohoiel Desa Desa Yapas
Desa Dullah | Ketsoblak Desa Finualean Desa
Laut Kel. Lodar-El| Langgiar | Desa Tubyal | Rumoin
Desa Labetawi | Kel. Masrum | Desa Tam- | Desa Sermaf | Desa Hirit
Desa Tamedan Ngurhir Desa Desa Niela
Desa Ohoitel Kaimear | Desa Tiflen
Desa Ohoitahit
Dusun Duroa Dusun Dusun Tam Dusun
Dusun Mangon Ohoitom Fitarlor
Lairkamor Dusun Dusun
Dusun Watran| Dumar PasirPanjang
Dusun P. Fair Dusun Fadol
Dusun P. Ut

Sumber Data : Bagian Pemerintahan Setda Kota Tual
Tahun 2013

42 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



Pada masa kolonial Belanda, Kota Tual merupakan sebuah
ibu kota afdeling, berada di bawah koordinasi Tual, seperti
Kepulaun Kei, Kepulauan Aru, Kepulauan Barat Daya, dan
Digul (Papua). Jauh dari masa Belanda, pada abad ke-14 sampai
abad ke-15, Tual dikenal sebagai pusat perdagangan rempah-
rempah. Tual pun tercantum di dalam Kitab Sutasoma dan Kitab
Negarakartagama.'

Pada tahun 1952, Tual menjadi ibu kota Kabupaten Maluku
Tenggara (PP no 35 tahun 1952). Tahun 2000, Kabupaten Maluku
Tenggara dimekarkan menjadi Kabupaten Maluku Tenggara
serta Kabupaten Maluku Tenggara Barat (ibu kota di Saumlaki).
Kemudian pada tahun 2007, dibentuk Kota Tual berdasarkan
UU no 31 tahun 2007. Ibu kota Kabupaten Maluku Tenggara
lantas pindah dari Tual (Pulau Dullah) ke Langgur (Pulau Kei
Kecil). Kota Tual terdiri atas 66 (enam puluh enam) pulau, yang
mana 98% di antaranya berupa perairan, dan hanya 2% (352
km?2) yang berupa daratan.

Saat ini Kota Tual terdiri atas 5 kecamatan, yaitu Kecamatan
Pulau Kur, Kecamatan Kur Selatan, Kecamatan Pulau Dullah
Utara, Kecamatan Pulau Dullah Selatan, dan Kecamatan
Tayando Tam.

Tayando Tam adalah salah satu kecamatan di Kota Tual.
Luas Kecamatan Tayando Tam 69 km2. Kecamatan ini terdiri
atas 7 pulau: 4 pulau berpenghuni (Pulau Tayando, Pulau Heniar,

! Mandala VII: Kawasan Maluku yang meliputi; Muar (Kei), Wandan
(Banda), Ambwan (Ambon), Maloko (Ternate), Wibisono, M.S. 2005.
Pengantar Ilmu Kelautan. Grasindo. Jakarta.

Badan Litbang dan Diklat | 43



Pulau Walir, dan Pulau Tam) dan 3 pulau tidak berpenghuni
(Pulau Ree, Pulau Nusren, dan Pulau Nunyel).

Di Tayando terdapat 4 desa: Desa Tayando Yamtel, Desa
Tayando Langgiar, Desa Tayando Ohoiel, dan Desa Tayando
Yamru. Penduduk di Tayando sekitar 4000 jiwa, dari jumlah total
6100 jiwa penduduk di Kecamatan Tayando Tam. Bahasa yang
digunakan sehari-hari oleh masyarakat Tayando adalah bahasa
Kei dengan dialek khas Tayando yang agak menghentak.

Jarak antara ibukota Tual dengan beberapa ibukota
kecamatan cukup jauh, di antara yang terjauh adalah Tubyal
sebagai pusat dari Kecamatan Pulau-pulau Kur berjarak kurang
lebih 103 kilometer, atau sekitar 57 mil laut, sedangkan wakti
tempuhnya sangat tergantung dengan kondisi cuaca lautan.

Topografi Kota Tual khususnya di Pulau Dullah relatif datar
dan berbukit, meskipun tidak terlalu tinggi. Area di Pulau Dullah
yang cenderung landai hanya sampai dengan ketinggian +100
meter dpl (diatas permukaan laut), beberapa wilayah cenderung
rendah, sehingga seringkali air laut naik hingga menggenangi
pulau. Sedangkan pulau lain yang cenderung datar adalah
Kepulauan Tayando sangat dekat dengan permukaan air.

Berdasarkan data BPS 2016 jumlah penduduk Kota Tual
tercatat sebanyak 69 689 orang. Secara Demografi jumlah
penduduk proyeksi Sensus Penduduk 2010 sampai dengan
2016 tersebar di Kecamatan Pulau Dullah Selatan 39 772 jiwa,
Kecamatan Pulau Dullah Utara 17 438 jiwa, Kecamatan Pulau
Tayando Tam 6 510 jiwa dan Kecamatan Pulau Kur Selatan 3
423, kemudian sebaran di Pulau Pulau Kur sebanyak 2 546 jiwa.
Perkembangan Penduduk Kota Tual rata-rata sampai 4-6 persen,

44 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



sedangkan tingkat kepadatan penduduk tersebar pada wilayah
berkisar antara 49 orang per kilomete sampai dengan 251 orang
per kilometer persegi.

Dibandingkan dengan jumlah penduduk Kota Tual pada
tahun 2010, yaitu sebesar 58 082, pertumbuhan pada tahun
berikutnya sekitar 4 persen. Kota Tual cukup terkendali dalam
hal laju penduduk. tingkat kepadatan penduduk 15 jiwa per
kilometer persegi paling padat di daerah Kecamatan Dullah
Selatan, sedangkan yang terendah kepadatannya adalah Pulau-
Pulau Kur.

Penduduk asli Kepulauan Kei dan Kota Tual adalah suku Kei,
dianggap sebagai penghuni terlama dalam beberapa gelombang
sampai membentuk etnik dan enclave sendiri. Sedangkan orang
yang datang berikutnya berasal dari Jawa, Bugis, Makasar serta
Buton dan Ambon yang bekerja dengan berbagai profesi, mulai
dari TNI, Polri, PNS serta sebagian besar menetap sebagai
pedagang.

C. TUAL, KEI, DI MASA LALU

1. Prasejarah

Tom Goodman adalah kepala tim ekspedisi Duyikan untuk
menggali peninggalan arkeologis di Kepulauan Kei, tim berasal
dari Universitas Hawaii, turut serta beberapa ilmuwan guna
meneliti secara khusus gua kuno Ohoidertavun. Letak gua pra
sejarah tersebut berada di ketinggian sekitar lima belas meter
dari permukaan laut, Pulau Kei Kecil. Di dalam gua kuno
tersebut, terdapat lukisan dan ukiran apik purba pada dinding
batu sepanjang 200 meter dengan bermacam gambar, lukisan,

Badan Litbang dan Diklat | 45



dan tulisan kuno. Gambar dan lukisan kuno tersebut terpajang
di dinding gua Ohoidertavun menggambarkan berbagai cerita
kehidupan masyarakat pada masa lampau. Cerita dimaksud
adalah hubungan antara manusia dengan alam sekitarnya
seperti matahari, bulan, dan bintang, serta perahu sebagai
sarana transportasi, juga tentang ragam binatang dan tumbubhan,
kemudian juga tentang topeng.

Cerita dimaksud adalah hubungan antara manusia dengan
alam sekitarnya seperti matahari, bulan, dan bintang, serta
perahu sebagai sarana transportasi, juga tentang ragam binatan
dan tumbuhan, kemudian juga tentnag topeng. Situs gua
Ohoidertavun juga menunjukkan adanya lukisan tentnag tarian
kegembiraan sebagai ungkapan syukur, dapat dipahami sebagai
pola atau gambaran religiusitas di masa lalu. Bukti arkeologis
yang ada menyampaikan pesan begitu tingginya kebudayaan
bangsa Indonesia sejak ribuan tahun silam. Lukisan tersebut
mejadi bukti bahwa bangsa Kei telah memiliki kemampuan
spesifik berupa karya serupa dengan masyarakat asli Papua dan
Australia. Keunikan tersebut menatik hati proyek pembuatan
film dari Australia, dipimpin Marcus Gillezeau sebagai dikektur
dibuatlah dokumenter sejarah dan budaya ini kemudian
disebarluaskan ke seluruh dunia. Proses pengenalan dengan cara
tersebut mendatangkan banyak ilmuwan lain untuk memelajari
Kei, tentu saja wisatawan juga mulai banyak berkunjung, para
petualang mengelilingi Maluku yang tidak saja rempah-rempah
tetapi juga peradaban di masa lalu.

2. Bahasa dan Sejarah Lisan

Tradisi lisan lebih berkembang di Kepulauan Kei, orang
Kei tidak meninggalkan jejak tulisan tentang masa lalu. Namun

46 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



memiliki tradisi lisan yang sangat kuat, dan hikayat tersebut
cukup terpelihara pada setiap tempat. Namanya Tom-Tad , yaitu
cerita yang memuat hikayat lisan disertai dengan benda-benda
warisan menyertai sebagai garansi ontetisitas cerita tersebut.

Hal paling menarik dari hikayat tersebut, adalah kuatnya
memori keloktif tentang leluhur orang Kei yang dikatakan
berasal dari Bali (orang Kei menyebutnya Bal). Serta bagaimana
mereka juga mengafirmasi sebagai bagian dari wilayah kerajaan
Majapahit yang meluas dari kawasan brat Nusantara. Bagaimana
leluhur mereka datang, didasarkan pada cerita datangnya dua
perahu utama berlayar Bali, dua kapal tersebut dinahkodai oleh
Halaai Jangra dan Halaai Kasdew. Setelah merapat di pantai
kepulauan Kei, keduanya berpisah. Perahu yang dikepalai Jangra
menuju Desa Ler-Ohoylim, di pulau Kei Besar, sedangkan perahu
kedua pimpinan Dew berlabuh menepi untuk kali pertama di
Desa Letvuan, Pulau Kei Kecil.

Pasca dikembangkannya hukum adat Larvul Ngabal (Darah
Merah Tombak Bali), Letvuan dijadikan pusat pemerintahan
saat itu, persatuan desa Ursiu Lorlim menerima seperangkat
hukum adat untuk mengaur kehidupan bersama. Memori
kolektir tentang Bali di pulau Kei Kecil mengklaim sejumlah
benda budaya warisan masa lalu pada satu tempat berlabuh
bernama Bal Sorbay (Bali-Surabaya), diyakini sebagai tempat
ditambatnya keluarga kerajaan Kasdew.

Adapun tentang nama Hala’ai Jangra dan Halaai Deu
diyakini itu sebagai gelar, nama asli keduanya tidak diketahui.
Beberapa versi dari nama keduanya berbeda-beda, sebagian
tetua adat Kei menyebutkan nama asli dari Halaai Deu adalah
Esdeu, versi lain dikatakan Kasdeu/Kasdew, bahkan ada pula

Badan Litbang dan Diklat | 47



yang berpendapat bahwa nama sebenarnya adalah Sadeu,
sehingga dapat didekatkan dengan Sadewa, nama yang populer
di Jawa dan Bali.

Arus kedatangan tidak juga disebutkan berasal dari Bali
saja, sebagian orang Kei meyakini berasal dari negeri Sumbau
(Pulau Sumbawa), ada juga Vutun (Buton), Seran Ngoran (Pulau
Seram dan Gorom di Maluku Tengah), serta Dalo Ternat (Jailolo
dan Ternate). Dengan memori seperti itu, Kei merasa memiliki
keterikatan yang kuat dengan nusantara.

Tanimbar-Kei adalah bagian lain dari Kei Besar, orang
Tanimbar-Kei cukup unik karena sangat kuat memegang tradisi
dan sebagian akhirnya memeluk Hindu Bali sebagai agama.
Tanimbar-Kei tidak memiliki hubungan dengan Kepulauan
Tanimbar, baik secara budaya maupun identitas lainnya.
Tanimbar-Kei tidak cukp besar, berada di tempat yang lumayan
tinggi di bagian timur Kei Besar, berpenghuni kurang dari
1000 jiwa. Tanimbar Kei adalah pulau di Kecamatan Kei Kecil
Barat, Maluku Tenggara, Maluku. Luasanya hampir mencapai
10 kilometer persegi. Di Kepulauan Tanimbar Kei ini terdapat
desa adat, yaitu Desa Ohoratan atau Kampung Atas.

Kampung Atas menyandang status sakral. Warga lokal
percaya bahwa hanya penduduk keturunan asli Tanimbar Kei
yang tinggal di sini. Bagi yang tertarik berkunjung, wajib menaiki
tangga yang bersandar di tepi tebing dengan ketinggian 10-15
meter. Di sana terdapat sejumlah patung unik mirip manusia
serta meriam-meriam kuno peninggalan VOC.

Setengah populasi dari masyarakat Tanimbar-Kei pemeluk
Hindu, meskipun sistim pemujaan pada leluhur dan kosmologi

48 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



yang berkembang di Kei memiliki struktur tersendiri. Leluhur
memiliki tempat yang kuat pada sistim religi dan kehidupan
keagamaan orang Kei, meskipun juga telah memeluk agama
besar.

Struktur bahasa Kei termasuk dalam rumpun Austronesia,
bahkan memiliki kekhasan dengan pemakaian vokal V (Veveu
Evav), secara masif dalam bahasa mereka. Bahasa Kei meluas
pemakaiannya di seluruh kepulauan, kecuali beberapa tempat
yang memiliki bahasa sendiri, misalnya Kur digunakan di Pulau
Kur, ada juga Bahasa Banda (Veveu Banda), Banda Eli (Wadan
El), dan Banda Elat (Wadan Elat) yang berkembang penuturnya
di bagian barat dan timur laut Kei Besar.

3. Kosa Kata

Bahasa Kei menjadi kepingan pelengkap dari rumpun
Austronesia, terutama bahasa Indonesia yang sempat
menganggap sia-sia huruf V. Di Kei, huruf V jamak digunakan
dan hidup secara lisan dan percakapan sehari-hari. Sedangkan di
bagian utara Kei Besar cukup kental dengan pelafalan R, seperti
mengucapkan rata dalam Bahasa Indonesia yang berdesis tekak
bersuara (simbol IPA: B). Meskipun dalam bentuk tertulisnya
fonem tersebut tidak dibedakan. Bahasa Kei juga banyak
menyerap dari berbagai bahasa lain dari rumpun Melayu,
kemiripan pada pengucapan P dan G, diyakini sebagai serapan,
karena secara dasar fonetif Kei tidak mengenal keduanya.

Beberapa contoh serapan yang dituturkan dalam bahasa Kei
adalah:

Gur=Guru;

Agam, Angam, Ayngam=Agama;

Badan Litbang dan Diklat | 49



Masikit=Masjid;
Pen=Pena.

Kepulauan Kei, seperti tampak pada masyarakat Tayando,
masih memegang teguh adat sekitar, seperti adat maren,
yelim, dan hawear atau yatot. Di Tayando juga terdapat benda
peninggalan sejarah (tom-tad) berupa Masjid tua dan kapal yang
sudah membatu di daratan. Dua tinggalan arkeologis tersebut
menjadi bukti kedatangan Islam di tanah Kei, yang menurut
masyarakat setempat Islam masuk dari desa Tayando Yamru.

Kecamatan Tayando Tam dikenal dengan hasil lautnya.
Setiap tahunnya menghasilkan sekitar 3000 ton ikan. Adapun
Pulau Tayando terkenal sebagai penghasil rumput laut dan
kelapa, yang menjadi mata pencaharian utama penduduk di
pulau ini.

4. Adat Budaya

Masyarakat Kei memiliki kekhasan budaya tersendiri
dibanding masyarakat suku lain di nusantara. Yaitu Larvul
Ngabal, sebagai hukum adat yang cukup otentik dimiliki oleh
mereka sendiri, kandungannya sangat tinggi dan diklaim telah
muncul sebelum masuknya agama besar. Hukum tersebut tetap
hidup dan bertahan dalam diri masyarakat Kei, dihormati,
dijaga, dilestarikan dan ditaati. Seringkali beberapa kasus yang
menimpat orang non Kei pun cenderung memilih diselesaikan
dengan hukum adat. Hukum Larvul Ngabal tersebut memiliki
prinsip-prinsip dasar yang menjadi landasan adat-istiadat Kei,
yang terdiri dari tiga asas utama: Nevnev, Hanilit, dan Hawear
Balwirin.

50 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



Secara harfiah Larvul merupakan gabungan kata Lar yang
bermakna darah dan Vul yang bermakna merah, sehingga
menjadi Darah Merah; sedangkan Ngabal berasal dari gabungan
kata Nga berarti tombak, dan Bal yang berarti “Bali”. Secara
harfiah, Larvul Ngabal berarti darah merah dan tombak Bali;
frasa tentang ini dikaitkan dengan berbagai riwayat turun-
temurun terhadap peristiwa di masa lalu yang menjadi latar
belakang terbentuknya hukum Larvul Ngabal.

Hukum Larvul Ngabal sendiri mencakup atas hukum
pidana, hukum keluarga, dan hukum properti, bahwa gabungan
dua tatanan hukum yang berbeda dari dua bilah kebangsaan
(moiety), Ursiu (serikat sembilan) dan Lorlim (serikat lima)
berlaku berdasarkan kesapakatan lama. Beberapa kali diperbarui
sebagai penguatan kontrak sosial yang sudah terjadi, sebagai
hukum yang terus ditaati secara adat. Merunut pada riwayat
lisan yang ada, hukum adat dirumuskan dalam dua pertemuan
para bangsawan pendatang (akhirnya menjadi kasta atas, Mel),
diawali oleh keprihatinan terhadap tatanan di Kepulauan
Kei, kemudian ditetapkan sebagai perangkat untuk mengatur
ketertiban sosial di kepulauan Kei.

Hukum adat yang berkembang di Kei menjadi kontrak
sosial berlaku sejak zaman prakolonial melindungi seluruh
masyarakatnya. Tatanan hukum adat tidak hanya mengayomi
tetapi memersatukan seluruh kelompok masyarakat dari
berbagai tempat, bahkan berbeda agama. Kondisi seperti ini
tidak ditemukan di Maluku Tengah yang juga memiliki moietas
serupa.

Badan Litbang dan Diklat | 51



Menurut tom-tad (sejarah lisan) masyarakat Kei, hukum
Larvul Ngabal diprakarsai oleh anak-anak dari dua orang
pendatang adik-beradik dari Pulau Bali, yakni Kasdeu (Kasdew/
Deu) dan Jangra. Sebelumnya disebutkan di atas, sejak
rombongan (kapal) pimpinan Kasdeu memilih untuk menetap
di Pulau Nusyanat (sekarang Nuhu Roa atau Pulau Kei Kecil),
sedangkan rombongan (Hala'i) Jangra memilih untuk menetap
di Pulau Nustén (sekarang Yut atau Pulau Kei Besar), sejak
saat itu tatanan mulai kehidupan mulai diurus, sampai dengan
tumbuhnya inisiasi berdasarkan kejadian yang menimpa Dit
Sakmas.

Sebelum kedatangan Kasdeu dan Jangra, penduduk
Kepulauan Kei terbentuk dalam pola permukiman besar,
dan kecil yang masing-masing dipimpin oleh seorang
halaai (pembesar). Beberapa permukiman terbentuk dalam
persekutuan berdasarkan kekerabatan atau kerjasama sosial,
serta telah memiliki hukum adat sendiri. Meskipun demikian,
belum ada satu tatanan yang seragam atau diterima secara luas,
sehingga seringkali berlaku hukum rimba. Masyarakat Kei juga
memyebut hukum rimba sebagai hukum Dalo Ternat (hukum
Jailolo-Ternate).

Sampai kemudian, Putri dari Jangra bernama Dit Somar,
dengan berbekal bilah tombak bawaan ayahnya dari Pulau Bali,
menawarkan persekutuan dengan para penguasa setempat.
Upaya tersebut disambut baik oleh lima penguasa di Pulau
Nustén yang kemudian berkumpul dan merumuskan serikat
lima (Lorlim) serta menggagas hukum Ngabal sebagai pengikat
kesepakatan hidup bersama.

52 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



Berbeda tempat dan kejadian di Pulau Nusyanat, putri
Kasdew yang bernama Dit Sakmas yang berangkat menawarkan
persekutuan dengan jalan kekerabatan mengalami perundungan
dalam perjalanan menuju calon suaminya. Terjadilah
pertumpahan darah disertai diawali tipudaya yang menjadi
titik perumusan hukum bersama. Saudara tua dari Dit Sakmas
bernama Tebtut segera mengumpulkan para penguasa di Pulau
Nusyanat untuk merumuskan hukum yang bisa dijadikan
pedoman hidup bersama sekaligus sebagai persekutuan. Gagasan
Tebtut disambut baik oleh sebelas orang penguasa, sembilan di
antaranya berkumpul dan merumuskan hukum Larvul sekaligus
membentuk persekutuan Ursiu (serikat sembilan).

Inisiasi dan perikatan sekutu dalam serikat sembilan,
kemudian disatukan dengan serikat lima membentuk moietas
baru, cukup mirip dengan pembentukan serikat serupa dengan
Maluku Utara dan Maluku Tengah.

Istilah yang melekat pada moietas patasiw-patalima,
secara bahasa dengan sekali dengan kata Siwa-Lima, secara
simbolik dapat dimakmasi sebagai proses integrasi setelah
persaingan sekian abad di Kepulauan Maluku, dan berabad-
abad di Nusantara dalam bidang niaga rempah-rempah antara
saudagar pemuja Siwa (pemuja sembilan Dewata penguasa
penjuru-penjuru jagat) dan golongan saudagar pemeluk Buddha
(penganut lima pantangan).

Konteks Kepualaun Kei, sejatinya bukan penghasil rempah-
rempah, namun disepakati merupakan tempat persinggahan
(Tua di Pulau Du dan Har di Pulau Nustén) di jalur niaga yang
menghubungkan kawasan barat Nusantara dengan kepulauan

Badan Litbang dan Diklat | 53



Aru, Semenanjung Onin, dan pesisir utara Benua Australia.

Sebagaimana yang terjadi di Maluku Utara dan Maluku Tengah,

hubungan serikat lima dan serikat sembilan di Kepulauan Kei

juga kerap diwarnai persaingan dan perseteruan terkait wilayah
dan pengaruh. Meskipun demikian, hukum Larvul dan hukum

Ngabal tidak saling dipertentangkan, malah dianggap saling

melengkapi, dan lambat laun diterima sebagai bagian-bagian

yang tak terpisahkan dari satu hukum adat seluruh masyarakat

Kepulauan Kei, baik yang bergabung dalam persekutuan Ursiu,

persekutuan Lorlim, maupun masyarakat Lorlabai (pihak netral).
Selanjutnya, Hukum Larvul Ngabal memeiliki Tujuh Kalimat

Petuah yang menjadi dasar utama norma adat di Kepulauan Kei,

sebagai berikut:

1) Uud Entauk Na Atvunad (kepala bertumpu di tengkuk):
rakyat menghormati junjungannya, dan pantang menum-
bangkan pimpinan, pantang juga junjungan menelantarkan
rakyatnya.

2) Lelad ain fo mahiling (leher kita yang sebatang hendaklah
diluhurkan) : Pantang menghilangkan nyawa orang (nyawa
manusia diyakini bersemayam dalam rongga leher).

3) Ul nit envil atumud (kulit mati membungkus badan kita):
Pantang menyakiti badan orang

4) Lar nakmot na ivud (darah menggenang di perut kita):
Pantang menumpahkan darah orang.

5) Rek fo mahiling (ambang bilik hendaklah diluhurkan):
Pantang menista martabat perempuan

6) Moryain fo kelmutun (bilik petiduran hendaklah disucikan):
Pantang menodai kesucian rumah tangga orang.

54 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



7) Hira ni fo i ni, it did fo it did (milik orang biarlah miliknya,
milik kita biarlah milik kita): Pantang melanggar hak milik
orang.

Petuah pertama, ke-2, ke-3, dan ke-4 merangkum seluruh
isi Hukum Nevnev (hukum pidana), Petuah ke-5 dan ke-6
merangkum seluruh isi Hukum Hanilit (hukum keluarga),
Sementara petuah ke-7 merangkum seluruh isi Hukum Hawear
Balwirin (hukum properti). Ketiga hukum ini masing-masing
terdiri atas tujuh macam pantangan yang disebut sa sor fit.

5. Hukum Adat Larvul Ngabal
1. Hukum Nevnev

Empat petuah terawal pada hukum Larvul Ngabal
merupakan ringkasan hukum pidana yang disebut hukum
nevney (hukum pidana), dan diyakini sebagai hukum larvul yang
dirumuskan dalam pertemuan para mel pembentuk ursiu atau
serikat sembilan di Elaar, Nuhu Roa. Pelanggaran atau kesalahan
yang termasuk hukum nevnev atau Hukum Pidana ini terdiri
atas tujuh macam kesalahan (sa sor fit) yaitu:

e Muur nar suban med (memaki-maki dan bersumpah
serapah).

o Haung hebang (bermufakat jahat)

e Rasung smu rudang dad (meracun dan mengguna-guna)

o Kev bangil (meninju dan memukul)

o Tev ahai sung tavat (menumbuk dan melempar, menikam

dan menusuk)

o Fedan na tetat vanga, (membunuh, menetak dan memenggal)

Badan Litbang dan Diklat | 55



o Tivak luduk fo vavain (mengubur dan menenggelamkan
hidup-hidup).
2. Hukum Hanilit

Petuah ke-5 dan ke-6 pada hukum Larvul Ngabal merangkum
seluruh isi hukum hanilit (hukum keluarga). Hukum ini terdiri
atas tujuh macam pantangan atau kesalahan yang disebut sa sor
fit:

o Sis af sivar usbuk (mendesis dan menggamit, bersiul dan
bersuit).

o Kifuk mat ko (bermain mata).

o Kis kafir temar u mur (mencubit dan mencolek, memalit
dengan ujung depan dan ujung belakang busur).

o Enu lebak enhumak voan (memeluk dan mencium).

o Enval siran baraun enkom lavur ngutun tenan (menyingkap
cawat dan mengoyak penutup aurat).

o Enwel ev yan (hamil di luar nikah).
o Manuu marai (melarikan anak gadis atau istri orang)
3.  Hukum hawear balwirin

Petuah ke-7 pada hukum Larvul Ngabal merangkum seluruh
isi Hukum Hawear Balwirin (hukum properti). Hukum ini juga
terdiri atas tujuh macam pantangan yang disebut sa sor fit, antara
lain.

o Faryatad sa (mengincar barang orang
o Itkulik fanaub (menyimpan barang curian).

o Ithor (mencuri)

56 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



o Tefen itna-il tomat ni afa it Ii’ik ken te itfanaub (enggan
mengembalikan barang orang yang ditemukan atau dicuri).

e Tauan rorom (makan dari hasil mencuri).
o Itlavur kom hira ni afa (merusak barang orang).

o Itna ded vut-raut fo enfasus tomat lian (menyengsarakan
orang dengan berbagai macam cara)

6. Tradisi Moderasi Beragama

Setidaknya ada empat indikator moderasi beragama (Adlin,
dkk., 2019): komitmen kebangsaan, toleransi, anti kekerasan,
dan akomodatif terhadap kebudayaan lokal.

Komitmen kebangsaan masyarakat Kei tidak pernah
memiliki persoalan dengan bangsa ini sejak proklamasi
kemerdekaan. Kei terbebas dengan upaya penolakan NKRI.
Masyarakat di sana cukup terbuka dengan kedatangan suku yang
berbeda. Secara adat, Kota Tual dan Kabupaten Maluku Tenggara
homogen dalam persoalan adat, meskipun dari pemukiman
relatif segregatif. Pusat pemeluk agama sejak dahulu sudah lama
terbangun: Desa Tual sebagai pusat pemeluk umat Islam; Taar
sebagai pusat pemeluk umat Kristen; Desa Langgur sebagai pusat
pemeluk umat Katolik (wawancara dengan Kepala Desa Taar
Charles Tarantein, 9 Oktober 2019). Dalam hal keberagamaan,
sudah menjadi kesepakatan tertulis bahwa Suku Kei menjunjung
tinggi adat, sebagai pemersatu. Hukum Larvul Ngabal sebagai
regulasinya, yang mengatur kehidupan satu sama lain.

Ikatan kekerabatan masyarakat Kei dapat meleburkan
fanatisme agama dan sikap intim karena adanya hubungan
darah (wawancara dengan Kepala Desa Taar Charles Tarantein, 9

Badan Litbang dan Diklat | 57



Oktober 2019). Dengan cara pandang seperti itu maka toleransi
antarumat beragama secara nyata dapat dilihat dan dirasakan
(wawancara dengan Sekretaris FKUB Kota Tual, 18 Oktober
2019).

Kesadaran hidup rukun timbul sejak revitalisasi hukum
Larvul Ngabal ketika mengatasi kerusuhan Ambon. Nilai dan
tindakannya berdasarakan pada sistem yelim dan maren, seperti
gotong royong dan saling membantu antar sesama, terutama
mereka yang terikat dengan tali kekerabatan (wawancara
Kepala Kemenag Tual Hanafi Kasim, 8 Oktober 2019). Yelim
adalah bentuk bantuan yang diberikan berupa barang atau
benda, sedangkan maren bentuk bantuannya beruap jasa atau
tenaga. Maren dan yelim tidak hanya berlaku pada saat hajatan
perkawinan ata kematian antarkerabat tetapi juga melingkupi
pembangunan rumah ibadah. Perilaku saling bantu dalam
mendirikan rumah ibadat seakan kewajiban tak tertulis. Orang
Taar yang mayoritas Kristen memberikan bantuan kayu dan
tenaga untuk mengecor bangunan masjid Raya Huriyah di
tengah Kota. Sebaliknya, umat muslim juga melakukan yelim
dan maren ketika masyarakat Taar merenovasi masjid. Bahkan
beberapa desa di sekitar Tual selama seminggu penuh membantu
renovasi gereja (wawancara dengan Kepala Desa Taar Charles
Tarantein, 9 Oktober 2019; wawancara ketua MUI, 12 September
2019).

Indikator ketiga, anti kekerasan. Masyarakat Kei sangat
menghindari kekerasan. Sedianya tubuh manusia dihormati
sebagai kepemilikan satu sama lain, ain ni ain, sebagaimana
telah diatur dalam hukum Larvul Ngabal (wawancara dengan

58 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



Hamid Bakalmay, 13 September 2019). Setidaknya tujuh ayat
di dalam hukum nev nev, melarang segala bentuk kekerasan,
baik secara verbal maupun fisik, apa lagi sampai menghilangkan
nyawa orang.

Adapun indikator akomodatif terhadap budaya lokal
dapat dipahami dari semua pemeluk dari berbagai agama yang
menerima adat secara baik (Karol, tokoh adat, 11 oktober 2019).
Umat Katolik, Islam, dan Kristen, sangat mengedepankan adat
dalam banyak urusan (Charolius Dumatubun, Ahmad Kabalmay,
Charles Tarantein, Oktober 2019).

7. Potensi Kearifan Lokal

Nilai-nilai yang terkandung di dalam hukum Larvul
Ngabal diyakini mampu memelihara ketertiban dam hubungan
keakraban antarpenduduk, dapat menanamkan rasa gotong
royong (Budaya Maren), serta dapat memupuk kesadaran
masyarakat untuk menjaga keharmonisan alam melalui
“Hawear” yaitu sistem yang mengoptimalkan pemanfaatan
sumberdaya alam secara bijak dan berkelanjutan. Singkatnya,
taktor budaya dan istiadat dapat diandalkan untuk menjaga
keseimbangan lingkungan yang mendukung suatu keadaan yang
kondusif dan harmonis.

Kearifan lokal adalah kematangan masyarakat di tingkat
komunitas lokal yang tercermin dalam sikap, perilaku, dan cara
pandang masyarakat yang kondusif, yaitu dalam pengembangan
potensi dan sumber lokal material atau nonmaterial yang dapat
dijadikan sebagai kekuatan untuk mewujudkan perubahan ke
arah yang lebih baik dan positif. Kearifan lokal tercakup berbagai
mekanisme dan cara untuk bersikap, berprilaku, dan bertindak

Badan Litbang dan Diklat | 59



yang dituangkan dalam suatu tata sosial. Terdapat lima dimensi
kultural tentang kearifan lokal yaitu pengetahuan lokal, budaya
lokal, keterampilan lokal, sumber daya lokal, dan proses sosial
lokal (Sibarani, 2012: 13; 114)

Masyarakat Kei hidup dalam lingkaran mitos, antara
larangan dan hukuman. Norma tersebut menjadi prospek bagi
pencegahan kerusakan alam. Sasi adalah sistem tanda larangan
yang disaklarkan melalui upacara adat, mulai pemasangan,
pemeliharaan sampai dengan buka sasi (buka tanda larangan).
Biasanya pembuatan sasi dimaksudkan untuk mengatur siklus
alamiah agar produktif, misalnya pada area laut, pertanian dan
perkebunan. Konsep sasi dibuat untuk melindungi kepemilikan
dalam lingkup komunitas, bukan pada barang privat. Indikator
yang mencerminkan kearifan lokal lainnya menurut Sibarani
adalah kerja keras, disiplin, pendidikan, kesehatan, gotong
royong, pengelolaan gender, pelestarian dan kreatifitas budaya,
peduli lingkungan, kedamaian, kesopansantunan, kejujuran,
kesetiakawanan, kerukunan dan penyelesaian konflik, komitmen,
pikiran positif, dan rasa syukur.

Lebih tegas lagi, keseluruhan kearifan lokal versi Sibarani
terbagi ke dalam dua kategori: kemakmuran atau kesejahteraan;
kedamaian dan kebaikan. Dalam hal memahami kearifan lokal
dari berbagai aspek yang disebutkan Sibarani, beberapa poin
dapat ditebalkan, seperti pada alinea di atas adalah beberapa
hal yang sejatinya hidup dan menjadi modal pembangunan
utama di Kota Tual dan masyarakat Kei pada umumnya. Tradisi
maren dan yelim senyatanya bentuk lain dari gotong royong.
Tentang gender, wanita menempati ruang terpenting dalam

60 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



budaya Kei, tubuhnya dihormati sedemikian rupa sebagai
simbol dari sumber kehidupan, kesuburan dan perlindungan
(wawancara dengan Efrem Silubun, 11 Oktober 2019).
Sedangkan pelestarian dan kreativitas budaya bagi masyarakat
Kei adalah identitas dan spirit kehidupannya. Itu sebabnya terus
dihidupkan dengan berbagai cara, serta diperjuangkan untuk
bisa diatur dalam regulasi pemerintah. Perda Ohoi di Kota
Tual dalam proses revisi di Kabupaten Maluku Tenggara. Perda
Ohoi adalah peraturan untuk mengakomodasi kearifan lokal
tentang pemilihan kepala desa (ohoi: desa). Berbeda dengan
desa lain di Indonesia, masyarakat Kei mengenal jabatan kepala
desa sebagai kelembagaan turun temurun (wawancara dengan
pejabat di kesbangpol Kota Tual, Zaini, 14 September 2019).
Persoalan pada pemilihan kepala desa juga menjadi potensi
konflik jika tidak dikelola dengan baik. Selama ini pendekatan
adat sangat kental. Penetapan kepala desa yaitu oleh seorang raja.
Raja di dalam adat Kei adalah mereka yang menjadi pimpinan
tertinggi dari beberapa desa adat, membawahi sekian rastchab.
Rastchab ini kemungkinan adalah sistem yang sudah ada sejak
lama, meskipun istilahnya diadopsi dari bahasa Belanda (Hamid
Kabalmay, 12 September 2019). Rastchab adalah kelembagaan
di atas desa, lingkar permusyarawatan antar Orang Kay, yang
secara keorganisasian biasanya ex officio kepala desa. Jadi kepala
desa yang secara administratif kepala pemerintahan setingkat
desa, juga sebagai Orang Kay pada kelembagaan adat.

D. RELASI ANTARUMAT BERAGAMA

Konflik Ambon berpengaruh bagi Kepulauan Kei. Benturan
di Kota Tual ini diyakini yang pertama kali terjadi, yang

Badan Litbang dan Diklat | 61



dengannya memancing ketegangan di tempat lain sampai ke Kei
Besar (Peter Elmas, 2004). Satu desa disebutkan sempat rusak
berat dan beberapa tempat lain sempat mengalami serangan di
Kei Besar. Ketegangan dan konflik tidak berlangsung lama, tidak
seperti Ambon. Kei memulai peredaan permusuhan pada tiga
bulan setelah kejadian. Ketua MUI, yang dikenal sebagai imam
besar di masjid raya Al Huriyah, mengajak pemuka Pastor dan
Pendeta untuk keliling kampung di Kota Kei (wawancara dengan
Ahmad Kabalmay, 11 September 2019).

Dalam melihat relasi antarumat beragama di sini, dapat
dibaca melalui tiga dimensi kerukunan: toleransi, kesetaraan,
kerja sama (Ulum, Muntafa, 2018: 7). Dimensi tersebut
merupakan konstruksi dari beberapa teori tentang kerukunan,
terutama definisi kerukunan umat beragama di dalam PBM No 8
dan No 9, Menteri Dalam Negeri dengan Menteri Agama Tahun
2006 tentang Pendirian Rumah Ibadat.

Bagi masyarakat Kei, toleransi adalah warisan dari leluhur.
Mereka harus memelihara apa yang sudah diberikan oleh tetua di
masa lalu (wawancara dengan Ahmad Kabalmay, 11 September
2019). Tidak hanya harus toleran tetapi rancang hidup bersama
secara sosial dan budaya harus memerhatikan nilai yang sudah
teruji. Kei harus hidup dengan cara yang sama seperti keinginan
leluhur (wawancara dengan Charolius Dumatubun, 11 Oktober
2019). Sebagaimana Margareth Sutton mengatakan bahwa
toleransi adalah kemampuan dan kemauan seorang individu dan
masyarakat umum untuk menghargai dan berhati-hati terhadap
hak-hak orang golongan kecil/minoritas dimana mereka hidup
dalam peraturan yang dirumuskan oleh mayoritas (2006: 53-60).

62 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



Norma toleransi masyarakat Kei tidak hanya dibangun dalam
norma ain ni ain, tetapi dalam tindakan kesehariannya juga,
yang mencerminkan penghargaan dan penghormatan kepada
penganut agama lain (wawancara dengan Maulana, 8 Oktober
2019). Ketika tidak bisa menghadiri perayaan agama tertentu,
di lain kesempatan dapat menyatu di kegiatan yang bersifat
adat, misalnya pada peringatan hari nen dik sakmas, yang mana
perempuan yang menjadi inspirasi penyatuan hukum larvul dan
ngabal (wawancara dengan Badu, 15 Oktober 2019). Mereka
saling mengunjungi dan memberi selamat pada kegiatan hari
raya, yang sesungguhnya telah berlangsung sejak lama.

Relasi antarpemeluk di Kei tidak cukup populer dengan
istilah minoritas dan mayoritas, model segregasi pemukiman
dan pusat pemeluk masing-masing agama dirancang untuk
memberikan kesetaraan (wawancara dengan Charles Tarantein,
9 Oktober 2019). Sejak datangnya agama besar, dalam hal
ini disepakati Islam masuk terlebih dahulu di Kepualauan
Kei, meskipun masih kontroversi Islam mula antara Tayando
dan Kei Besar (wawancara dengan Juni T. Kilwo, 9 Oktober
2019), kemudian masuk Katolik atas permintaan seorang
pengusaha Jerman beragama Kristen Protestan bernama
Adolf Langen, pada tahun Pada 01 Juli 1888, dua orang
Misionaris jezuieten (Yesuit), Johannes Kusters dan Johannes
Booms, awalnya sulit terima sampai datangnya wabah kolera
di Kepulauan Kei, tepatnya di Ohoingur (wawancara dengan
Karol, Efrem Silubun, 9 Oktober 2019). Pengobatan yang efektif
mengatasi wabah kolera, ketika ilmu pengobatan tradisional gagal
mengatasi penyakit yang endemik membunuh banyak orang,
menarik banyak orang untuk memeluk agama Katolik, pada

Badan Litbang dan Diklat | 63



1889 untuk pertama kalinya dilakukan upacara pembaptisan di
Ohoingur, dan pada 1890 misi dipindahkan ke Ohoingur.
Proses tersebut mendapatkan hasil juga tidak terlepas dari
dukungan residen Ambon D. Heyning, bahkan dilanjutkan
oleh penggantinya GMMC Van Hovel dengan mengunjungi
Ohoingur. Sedangkan Kristen masuk setelah Katolik telah
berkembang di Desa Langgur, desa adat yang sampai saat ini
diasosiasikan sebagai pusat pemeluk Katolik (wawancara dengan
Hamid Kabalmay, 12 Oktober 2019).

Charles Tarantein, kepala desa sekaligus Orang Kay Desa
Taar, adalah keturunan dari pembawa Kristen mula di Kota
Tual, meyakini berdasarkan catatan bahwa Lobak Arob Daniel
Tarantein, adalah penginjil pertama dibaptis di Ambon pada
13 Maret 1889. Beliau membawa agama Kristen Protestan ke
Desa Taar, akhirnya desa tersebut menjadi pusat pemeluk agama
Kristen. Ketiga agama tersebut mengalami segregasi pemeluk
pada tiga desa adat, Taar sebagai pusat pemeluk Kristen, terletak
di Kota Tual Pulau Dulah, sedangkan Desa Langgur terletak di
Kei Kecil sebagai pusat pemeluk Katolik, adapun Desa Tual
adalah pusat pemeluk agama Islam.

Selain pemeluk tiga agama, satu lagi entitas Hindu yang
dianggap sebagai keyakinan asal masyarakat Kei. Hindu pada
masyarakat Kei hidup dalam tatanan yang lebih tradisional
dibanding Bali dan Jawa, sebelumnya tidak memiliki
kelembagaan, termasuk rumah ibadah secara rutin. Di era
modern, Hindu Kei direvitalisasi pada Hindu Bali, secara teologis
menganut Tri Murti sehingga bisa dikatakan juga sebagai Hindu
Dharma (wawancara dengan Badu, 14 Oktober 2019). Pemeluk

64 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



Hindu yang asli suku Kei terpusat di Pulau Tanimbarkei, sekitar
tiga jam menggunakan kapal cepat dari Kei Kecil. Kemudian
pemeluknya berkembang juga di Langgur dan Kota Tual, itupun
rata-rata berasal dari Pulau Tanimbarkei.

Model segregasi tersebut ternyata memenuhi dua hal yang
menjadi indikator toleransi, penerimaan dan penghargaan atau
penghormatan entitas satu dengan yang lain. Meskipun sejatinya
ruh toleransi itu sendiri adalah sistem kekerabatan yang sudah
diwariskan sepanjang sejarah Kei menjadi entitas besar, suku
yang diyakini bersama, menurunkan nilai kerekatan pada
lingkaran genetik yang terikat.

Dimensi berikutnya tentang kesetaraan, setidaknya terdapat
tiga sub-indikator dalam memahami kesetaraan. Pertama,
tentang tidak adanya diskrimanasi antara superioritas dan
inferioritas. Kedua adalah kesempatan yang sama. Ketiga,
perlindungan. Saat ini, sistem demokrasi membuka ruang yang
begitu luas kepada semua elemen untuk mementaskan dirinya
berperan pada kehidupan politik. Sistim pemilihan langsung
tidak menghalangi kalangan di antara masyarakat Kei untuk
menjadi pimpinan daerah, baik sebagai wali kota, bupati, atau
wakilnya, begitu juga menjadi representasi di dewan perwakilan
rakyat daerah. Dalam hal melihat kesetaraan di Kota Tual dan
kehidupan masyarakat Kei secara umum di lingkaran hukum
adat Larvul Ngabal, telah memiliki sistem sosial tersendiri.
Kelembagaan adat Kei, memiliki struktur baku sejak ratusan
tahun, termasuk dalam hal pembagian peran pada struktur.
Prinsip pembagian peran dapat dilihat sebagai keterkaitan
antara struktur pada masingmasing elemen masyarakat secara

Badan Litbang dan Diklat | 65



khirarki memberikan kontribusi secara fungsional, sehingga
keseluruhan anggota dapat menjalankan fungsinya dengan
baik. Setidaknya, tujuah persyaratan fungsional dari sistem
sosial menurut Parsons (Grossberg, 1992: 55). Tujuh syarat
penting tersebut adalah: (1) sistem sosial harus terstruktur
sedemikian rupa sehingga bisa beroperasi dalam hubungan
yang harmonis dengan sistem lainnya (antar subsistim); (2)
untuk menjaga kelangsungan hidupnya, sistem sosial harus
mendapat dukungan yang diperlukan dari sistem yang lain; (3)
sistem sosial harus mampu memenuhi kebutuhan para aktornya
dalam proporsi yang signifikan;(4) sistem sosial harus mampu
melahirkan partisipasi yang memadai dari para anggotanya;
(5) sistem sosial harus mampu mengendalikan perilaku yang
berpotensi mengganggu; (6) apabila dalam sistem terjadi konflik
hal itu akan menimbulkan kekacauan, oleh karena itu harus
dikendalikan; (7) untuk kelangsungan hidupnya, sistem sosial
memerlukan bahasa.

Dengan pendekatan struktural fungsional tersebut,
dipahami keajegan sistem yang ada di dalam hukum adat Kei,
menempatkan lingkaran pembagian peran yang secara turun
temurun. Beberapa istilah mesti dijelaskan terlebih dahulu.
Misalnya pada institusi raja, secara tradisional diturunkan sesuai
dengan awal mula pembagian wilayah adat. Secara kewilayahan
di Kepualauan Kei terbagi dalam dua bilah, Ursiu Lorlim
(serikat sembilan raja) dan (serikat lima raja), dalam bahasa
Maluku disebut juga Patasiwa Patalima. Di bawah struktur raja
ada serikat desa adat yang disebut dengan Ratschab, sepertinya
diadopsi dari bahasa Belanda (wawancara dengan Charles
Tarantein, 9 Oktober 2019).

66 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



Begitu juga dengan orangkay (orang kaya), sebagai
perkumpulan mata rumabh, istilah ini agak bias di masa modern,
namun dapat dipahami oleh para aktor hingga kekinian.
Orangkay sendiri adalah individu yang dianggap memiliki
kecakapan dan pengetahuan, kearifan serta kebijaksaan setingkat
desa adat. Seiring dengan penyerataraan sistem pemerintahan
desa pada republik, maka orangkay merangkap sebagai kepala
desa (ohoi). Posisi kepala desa ini juga diperankan secara
turun temurun, yang ditentukan pemilihannya berdasarkan
rekomendasi Raja (wawancara dengan Raja Fer selaku ketua
perkumpulan raja-raja Kei, 10 Oktober 2019). Jabatan kepala
desa itu juga di era pemerintahan RI saat ini berpotensi konflik
secara internal terkait siapa dari anggota keluarga yang pantas
untuk melanjutkan pemerintahan. Maka kemudian diatur dalam
peraturan daerah OHOI (wawancara dengan Zaini, 13 September
2019). Lekatnya adat dalam pembagian fungsi sosial secara
internal agama Islam juga termasuk pada kepengurusan masjid
raya Al Huriyah Kota Tual. Secara tidak tertulis yang menjadi
imam besar adalah marga Kabalmay. Jabatan yang relatif terbuka
justru pada institusi politik setingkat wali kota dan wakil wali
kota, dipilih melalui demokrasi pemilihan langsung oleh rakyat.

E. SISTEM KASTA DALAM PERSPEKTIF KESETARAAN

Sebagai komunitas yang besar, suku Kei tampak seperti
masyarakat lainnya di dunia modern, terkesan egaliter dan tak
terlihat feodalisme dalam kehidupan keseharian. Namun, istilah
tuan dan budak tersusun rapi sedemikian rupa, meskipun bobot
kuasa atas relasi tersebut tidak sama antardesa, atau bahkan pada
lingkungan yang lebih luas. Dalam hal ini, disebutkan kalau

Badan Litbang dan Diklat | 67



hukum adat Larvul Ngabal dan sistem nilai yang mengendalikan
keteraturan di masyarakat Kei terdiri atas bangsawan pendatang
(Mel Mel), tuan tanah (Ren Ren), kemudian budak, sahaya
atau mereka yang berada di kasta bawah (Iri Iri). Dominasi
Mel Mel dimulai sejak masuknya mereka yang disebutkan
sebagai keturunan Bali, Jawa, Banten dan beberapa suku lain
di Nusantara. Datang sebagai orang-orang yang membawa
nilai keteraturan pada masyarakat Kei tidak mengenal sistem
keteraturan. Sedangkan Ren Ren, berada satu tingkat di bawah
Mel Mel, dianggap sebagai orang-orang yang menerima dan
tunduk membaur dengan sistem yang dibawa. Adapun Iri Iri
adalah kaum budak yang dikalahkan dalam perang, atau mereka
yang direndahkan statusnya, dikurangi hak kemanusiaannya
karena melanggar adat. Sampai saat ini, Iri Iri ini harus tahu
siapa sebenarnya tuan mereka (wawancara dengan Charol, 10
Oktober 2019).

Relasi antarkasta tersebut akan tampak nyata ketika muncul
kasus perkawinan yang melibatkan dua kasta berbeda (wawancara
dengan Raja Fer, 10 Oktober 2019). Di beberapa tempat juga
beberapa aturan dalam hal berhubungan juga akan kelihatan,
mereka yang berasal dari Iri Iri tidak dapat memasuki rumah
Mel Mel, atau ketika tuannya berjalan di sekitar pemukiman Iri
Iri maka tidak diperbolehkan keluar rumah. Relasi antarkasta ini
sangat kuat dipertahankan di komunitas pemeluk agama Katolik,
atau di desa adat Langgur. Terkesan agak longgar di komunitas
muslim, sedangkan di Desa Taar, lingkungan pemeluk Kristen
juga masih kuat dipertahankan (wawancara dengan Charolius
Dumatubun, 10 Oktober 2019). Bahkan seorang yang telah
mencapai karir tertinggi sebagai pastor atau imam ditahbiskan

68 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



pun, hanya memiliki tempat yang proporsional di gereja, tidak
dapat mengubah level kasta. Proses akhirnya dapat diterima
untuk menjadi Pastor, ataupun petinggi di gereja. Awalnya sulit
namun akhirnya dapat dibuka setelah terjadi upacara adat.

Dalam hal memahami kesetaraan di wilayah hukum adat
Kei, dapat terpenuhi secara politik pemerintahan, begitu juga
di dalam struktur keagamaan tetapi belum banyak menyentuh
pada lingkungan budaya.

Dimensi kerukunan berikutnya adalah kerja sama, dalam
hal ini dapat dibaca ke dalam dua persepektif, ikatan bonding
dan bridging. Dua ikatan yang dikembangkan oleh Ashutosh
Varshney. Kerjasama yang terjadi dalam bonding terjadi dalam
lingkungan komunitas itu sendiri, terbentuk pada aktivitas
keseharian (quotidian), kemudian bridging adalah kerja sama
atau perjumpaan pada aktivitas yang bersifat asosiasional.
Umumnya ikatan asosiasional terjadi pada aktivitas profesi, hobi,
klub olahraga atau perkumpulan karena kesamaan kepentingan.
Baik kepentingan politik, ekonomi atau aktivitas sosial lainnya.

Secara budaya, masyarakat Kei cenderung homogen,
bahkan pada wilayah perkotaan, tajuk bumi Larwul Ngabal
(Larwul: Larvul) dituliskan pada dinding tembok berbatasan
dengan Kabupaten Maluku Tenggara. Di seberang tembok
dituliskan Bumi Maren, artinya Kota Tual dilekatkan dengan
kerekatan, kerja sama, tolong menolong, gotong royong. Maren
juga diabadikan di lambang Kota Tual, dimaksudkan untuk
mengingatkan spirit kebersamaan sebagai satu darah. Maren
dan yelim itu juga yang mengikat pada keseharian komunitas,
baik pada tingkat desa atau kekerabatan dengan desa lain.

Badan Litbang dan Diklat | 69



Bonding seringkali terjadi pada hajatan keluarga, kerabat akan
melakukan yelim atau maren tergantung pada kebutuhan yang
didiskusikan bersama, atau sebatas kemampuan kerabat lain
akan membantu dalam bentuk apa. Hubungan asosisional
tentu saja berlangsung sedemikian baik dalam berbagai ragam
profesi, ikatan kepentingan politik maupun komunitas hobi
atau pertemanan. Menariknya, relasi antarkasta tidak menjadi
persoalan jika berkaitan dengan ikatan emosional pada klub
olahraga bahkan pada paguyuban mahasiswa, baik itu di dalam
Kota Tual maupun di luar. Meskipun tidak menutup kisah harga
diri sebagai Mel Mel sempat diusik ketika ketua paguyuban
mahasiswa di Jakarta dipimpin oleh mereka yang berlatar
belakang Iri Iri, seorang tokoh di Jakarta memarahi paguyuban
(wawancara dengan Ari Kabalmay, 16 Oktober 2019).

Berkaitan dengan kerja sama antarpemeluk, tidak ada
yang lebih fenomenal dari pembangunan rumah ibadah secara
bersama-sama. Pengecoran beberapa bagian masjid Alhuriyah
yang direnovasi di beberapa tahun lalu, sepenuhnya didukung
oleh rombongan pemeluk Kristen dari Desa Taar, dan beberapa
kelompok pemeluk Katolik lainnya dari sekitar Desa Tual.
Tindakan yelim dan maren pada rumah ibadah sejatinya jamak
di masyarakat Kei, tidak hanya terjadi di Kota Tual, tetapi juga
terjadi di lingkaran kepulauan Kei. Membantu pembangunan
rumah ibadah satu sama lain adalah kewajiban bersama, sebagai
bentuk dari solidaritas dan persaudaraan yang dijunjung tinggi.

F. RELASI INTERNAL UMAT BERAGAMA

Bagi pemeluk agama Islam di Kei, terdapat dua teori yang
berkembang di kalangan muslim di Kepulauan Kei. Pertama,

70 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



mereka di Kota Tual meyakini Islam mula masuk di Pulau
Tayando diperkuat dengan bukti adanya masjid dan makam
tua di sana. Bahkan masjid diklaim termasuk dari masjid tertua
yang ada di Indonesia. Kisaran waktu tahun 1235 (wawancara
dengan Juni T. Kilwo, 9 Oktober 2019), akurasi waktu terhadap
keberadaan makam dan masjid telah diverifikasi oleh beberapa
arkeolog, itu menurut pengakuan Kepala Desa Yamru, Tayando.
Seorang bernama Thsan seorang pejabat di Kementerian Agama
adalah keturunan dari para imam masjid pertama yang berasal
dari Kendari, menurut kepala desa keturunan imam sampai
saat ini menyebar di sekitar Kota Tual, khususnya Kecamatan
Tayando. Memiliki naskah kuno dan cerita turun temurun.
Namun ada juga teori kedua, Islam mula masuk di Pulau Kei
Besar, sebuah desa memiliki tradisi penghafal Al-Qur‘an dan
ilmu agama yang tinggi. Di lain sisi, pembagian peran pada
kelembagaan agama juga berbasis pada jalur genetis, Kabalmay
adalah pewaris Imam Masjid Raya, sedangkan marga lain menjadi
perangkat pada struktur kemasjidan di bawahnya. Tradisi
keagamaan Islam yang berkembang di Kota Tual cenderung ke-
NU-an, melakasanakan maulid nabi Muhammad Saw, ziarah ke
makam, azan sholat jumat dua kali, melakukan nisfu sya’ban
(wawancara Ahmad Raharusun, 18 Oktober 2019). Meskipun
organisasi keagamaan tidak hanya NU, Muhammadiyah juga
struktur kelembagaan dan sekolah juga ada di Kota Tual. Namun
secara umum Muhammadiyahpun ramah terhadap budaya dan
tradisi yang sudah berkembang di Kota Tual.

Ikatan internal keagamaan di lingkungan muslim belum
pernah menghadapi tantangan secara serius, beberapa kali
gerakan cenderung keras juga bisa diredam (wawancara dengan

Badan Litbang dan Diklat | 71



Hanafi Kasim, 12 September 2019). Beberapa hal tersebut sebagai
konsekuensi dari dinamika umat Islam di luar Kepulauan Kei,
misalnya sempat muncul istilah ‘pemuda kei hijrah; ‘pawai
bendera tauhid’ Dua gerakan ini cenderung menjadi efek dari
polarisasi dari luar, pemuda kei hijrah memang cenderung salafi,
keliatan juga membawa istilah khilafah dalam kampanyenya
(wawancara dengan Ahmad Raharusun, 18 Oktober 2019).
Sedangkan pawai bendera tauhid dicanangkan untuk ikut
serta memeringati gerakan 212 di Jakarta. Masing masing
elemen telah menyuarakan gerakan tersebut untuk dikurangi
intensitasnya, bukan juga karena tendensi keagamaan tetapi
kemungkinan merongrong tatanan yang sudah ada (wawancara
Ahmad Raharusun, 18 Oktober 2019).

Lingkungan Katolik, di samping jumlahnya di Kota Tual
tidak sebanyak muslim dan Kristen Protestan, cenderung tidak
mengalami gejolak sosial yang berarti. Pemeluknya dianggap
paling kuat dalam ha menjaga tatanan adat, ditunjang oleh
Otoritas Katolik yang merangkul tokoh adat dan menghormati
nilai nilai yang telah berkembang sejak lama. Jikapun dianggap
sebagai potensi ketegangan adalah sulitnya mengubah persepektif
kasta terutama di kalangan pemeluk Katolik di Langgur. Mereka
yang mendapatkan posisi penting di gereja dan paroki tidak
serta merta melumerkan kelas sosial di depan adat.

Sedangkan relasi internal di kalangan Kristen cukup menarik,
secara umum gereja yang berkembang di Kota Tual adalah sinode
GPM (Gereja Protestan Maluku), setidaknya memiliki otoritas
keagamaan yang tinggi di Kota Tual dan Kepualauan Kei. Sulit
mengembangkan denominasi berbeda dengan GPM, dan pernah

72 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



dicoba oleh seorang jemaat untuk keluar membuat gereja sendiri,
akhirnya berakhir dengan pembuatan sasi oleh Orangkay Taar.
Sasi, adalah sistem penanda larangan, sakral bagi masyarakat
Kei, karena tidak hanya sebagai perangkat adat tetapi dianggap
memiliki konsekuensi terhadap nasib hidup pelanggarnya (Peter
Elmas, 2004:) (wawancara dengan Charles Tarantein, 15 Oktober
2019). Persoalan di internal umat pun dapat juga menggunakan
hukum adat, karena memang tidak bertentangan dengan agama
(wawancara dengan Ahmad Kabalmay, 12 September 2019).

G. MULTIKULTURAL UMAT BERAGAMA

Konsepsi multikultural dapat juga disanding dengan budaya
dominan. Masyarakat multikultural adalah suatu masyarakat
yang terdiri atas beberapa macam komunitas budaya dengan
segala kelebihannya, dengan sedikit perbedaan konsepsi
mengenai dunia, suatu sistem arti, nilai, bentuk organisasi sosial,
sejarah, adat serta kebiasaan: “A Multicultural society, then is one
that includes several cultural communities with their overlapping
but none the less distinc conception of the world, system of
meaning, values, forms of social organizations, historis, customs
and practices” (Parekh, 1997).

Selanjutnya Parekh menjelaskan beberapa jenis masyarakat
multikultural:

o Multikulturalisme isolasionis, mengacu pada masyarakat

di mana berbagai kelompok kultural menjalankan hidup

secara otonom dan terlibat dalam interaksi yang hanya

minimal satu sama lain.

o  Multikulturalisme akomodatif, yaitu masyarakat yang
memiliki kultur dominan yang membuat penyesuaian

Badan Litbang dan Diklat | 73



dan akomodasi-akomodasi tertentu bagi kebutuhan
kultur kaum minoritas. Masyarakat ini merumuskan dan
menerapkan undang-undang, hukum, dan ketentuan-
ketentuan yang sensitif secara kultural, dan memberikan
kebebasan kepada kaum minoritas untuk mempertahankan
dan mengembangkan kebudayaan meraka. Begitupun
sebaliknya, kaum minoritas tidak menantang kultur
dominan. Multikulturalisme ini diterapkan di beberapa
negara Eropa.

o Multikulturalisme otonomis, masyarakat plural di mana
kelompok-kelompok kutural utama berusaha mewujudkan
kesetaraan (equality) dengan budaya dominan dan
menginginkan kehidupan otonom dalam kerangka politik
yang secara kolektif bisa diterima. Perhatian pokok-pokok
kultural ini adalah untuk mempertahankan cara hidup
mereka, yang memiliki hak yang sama dengan kelompok
dominan; mereka menantang kelompok dominan dan
berusaha menciptakan suatu masyarakat di mana semua
kelompok bisa eksis sebagai mitra sejajar.

o Multikulturalisme kritikal atau interaktif, yakni masyarakat
plural di mana kelompok-kelompok kultural tidak terlalu
terfokus (concern) dengan kehidupan kultural otonom; tetapi
lebih membentuk penciptaan kolektif yang mencerminkan
dan menegaskan perspektif-perspektif distingtif mereka.

o Multikulturalisme kosmopolitan, berusaha menghapus
batas-batas kultural sama sekali untuk menciptakan sebuah
masyarakat di mana setiap individu tidak lagi terikat kepada
budaya tertentu dan, sebaliknya, secara bebas terlibat

74 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



dalam percobaan-percobaan interkultural dan sekaligus
mengembangkan kehidupan kultural masing-masing.

Sebagai masayarakat dengan budaya yang cenderung
homogen, Kota Tual dan Kepualauan Kei pada umumnya lebih
tampak terlihat sebagai tatanan dengan budaya dominan, bagi
mereka yang akhirnya memilih hidup bersama di lingkungan
tersebut harus melebur ke dalam tradisi dan budaya Kei. Dalam
beberapa kasus justru persoalan yang dihadapi oleh mereka
penduduk baru di Kei, mereka memiliki pilihan penyelesaian,
antara hukum adat dan hukum nasional. Satu dua kasus
orang dari Jawa memilih diselesaikan secara adat, secara
praktik dilaksanakan upacara (wawancara dengan Charolius
Dumatubun, 10 Oktober 2019). Umumnya masyarakat baru
menempati Kota Tual atuapun Kabupaten Maluku Tenggara
tunduk dan menghormati hukum adat (wawancara dengan
Hamid Kabalmay dan Maulana Kabalmay, 12 Oktober 2019).
Sehubungan dengan identitas, uniknya bahasa Indonesia lebih
sering digunakan di Kota Tual, hal tersebut cukup memberikan
ruang yang kondisif terhadap kerukunan baik dalam hal
interaksi sosial, ekonomi maupun politik. Bahkan, bahasa
daerah mereka yang baru bermukim dan berbisnis di Kota Tual
tidak memiliki hambatan, penjual dari Jawa sering mencampur
bahasa Indonesia dengan Bahasa Jawa. Kentalnya dialek suku
Kei relatif sulit meleburkan beberapa anggota etnis dari luar,
misalnya pedagang dari Pasundan dan Padang akan terlihat
logatnya memang bukan suku Kei. Mungkin karena jumlah
suku di luar Kei tidak terlalu banyak mengelompok besar, belum
nampak adanya entitas lain yang mentas menjadi penyanding
budaya Kei.

Badan Litbang dan Diklat | 75



H. ERA PASCA KEBENARAN DAN FRAGMENTASI
OTORITAS KEAGAMAAN

Menurut J. Haryatmoko, dalam Era Post-Truth
Mengintensifikasi Prasangka Negatif, Emosi Sosial, dan Populisme
Agama, setidaknya terdapat enam kebaruan yang menandai
era post-truth. Pertama, luasnya akses ke konten informasi
berkat digitalisasi komunikasi. Kedua, masyarakat bisa membuat
informasi sendiri melalui media sosial. Ketiga, demokratisasi
media dan jurnalisme warga mengompensasi ketidakpuasan
masyarakat terhadap informasi media massa dan kekecewaan
terhadap politik. Keempat, masyarakat lebih rentan menerima
informasi yang keliru karena berkembang komunitas-komunitas
seideologi dan memiliki keyakinan yang sama. Kelima,
teknologi telah mengacaukan kebenaran karena viral dianggap
lebih penting daripada kualitas informasi dan etika. Keenam,
kebenaran tidak lagi difasilitasi atau dibantah, tetapi menjadi
nomor dua.

Para tokoh adat dan agama di Kota Tual tidak terlalu
meyakini pergerakan post truth dengan berbagai variannya, yang
dapat menggeser peran kelembagaan adat dan otoritas agama.
Ahmad Raharusun, (wawancara 18 Oktober 2019), melihat
kemungkinan melemahnya kelembagaan tua, adat, atau agama.
Menurutnya, perilaku di media sosial pun bisa dihadapkan
dengan adat. Media sosial adalah medium yang mencerminkan
perilaku manusia yang harus tunduk pada norma sosial
budaya, meskipun belum ada kejadian seseorang dihadapkan
dengan hukum adat karena perilaku di media sosial. Kasus
terakhir di bulan Oktober 2019, seorang ASN di Kabupaten
Maluku Tenggara mengungkapkan pernyataan kebencian

76 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



dengan menyinggung celana cingkrang dan jenggot. Sebelum
dihadapkan adat yang bersangkutan meminta maaf melalui
media sosial dan dihadapkan dengan hukuman disiplin kantor.

I. KESIMPULAN

Masyarakat Kei dan Kota Tual menyimpan banyak sekali
kekayaan budaya, mulai dari nilai, norma, pranata, sampai
perangkat kehidupan yang syarat dengan aturan yang mampu
mangatur sedemikian rupa hingga menjadi teratur dan beradab.
Tiga otoritas, pemerintahan negara, keagamaan, dan adat dapat
menjadi penunjang kehidupan yang harmonis. Satu sama lain,
dari tiga kelembagaan tersebut mampu menjadi penunjang atau
pilar keberadaban dan keberdayaan di masa kini dan mendatang.
Sejatinya satu sama lain, kelembagaan tersebut cukup berhasil
dari jebakan hegemonik. Dalam hal ini adat menjadi penengah
dalam berbagai keadaan. Di lain pihak pemerintah terus
menyesuaikan diri dalam menjaga kedaulatan negara dan
layanan administrasi. Sedangkan kelembagaan agama dapat
mereseptasi berbagai nilai, norma, dan adat, dengan suatu proses
adaptasi dan penyesuaian.

Setelah melalui serangkaian tindakan penelitian Dinamika
Moderasi Beragama di Kota Tual, hasilnya dapat menjawab tujuan
tentang bagaimana hukum adat menjadi medium moderasi
beragama. Bahkan konsepsi adat dapat mendorong keberdayaan
hidup bermasyarakat. Kearifan lokal yang bersumber pada
adat Larvul Ngabal dapat menjadi spirit menjaga lingkungan,
sistem larangan, dan filosofi hidup bersama, yang dengannya
menjadi modal sosial, di samping dapat dikembangkan sebagai
satu proyeksi masyarakat nusantara. Dalam kaitannya dengan
komitmen kebangsaan, masyakat Kei memiliki memori kolektif

Badan Litbang dan Diklat | 77



dari masa lalu, sebelum mereka menjadi suku tersendiri.
Masyarakat Kei meyakini bahwa leluhur mereka berasal dari
berbagai suku bangsa di Nusantara, sehingga tetap memiliki
kedekatan secara emosional dengan kebangsaan Indonesia.
Toleransi terajut sedemikian baik. Hukum adat Larvul Ngabal
sendiri diarahkan untuk menjamin kehormatan manusia baik
dari aspek harkat, martabat, maupun perlindungan pada tubuh,
sehingga kekerasan dalam bentuk apapun menjadi hal yang
dihindari. Dan tentu saja, sebagai masyarakat beragama yang
menghormati adat, pemeluk agama di Kota Tual, khususnya
suku Kei, mereka sangat akomodatif terhadap kebudayaannya
sendiri.

J. DAFTAR PUSTAKA

Ali, A. Mukti. 1975. Agama dan Pembangunan di Indonesia V1.
Jakarta: Biro Hukum dan Humas Departemen Agama.

Bakri, Hasbullah. 1983. Pendekatan Dunia Islam dan Dunia
Kristen. Jakarta: PT. Grafin Utama.

Bogardus, Emory S. 1933. “A Social Distance Scale”. Sociology
and Social research,.17: 265-271.

Endang Turmudi (ed.). 2004. Primordialisme kesukuan &
golongan dalam masyarakat Indonesia modern: Studi kasus di
empat daerah (Laporan Penelitian). Diterbitkan oleh Pusat
Penelitian Kemasyarakatan dan Kebudayaan, Lembaga Ilmu
Pengetahuan Indonesia (PMB-LIPI), Jakarta.

Fuller, Graham E. 2010. A World without Islam. New York: Little,
Brown and Company.

Geertz, Clifford. 1960. The Religion of Java. Glencoe Ill: The Free
Press.

78 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



Geurtjens, H., MSC. 2016. Kehidupan Orang Kei do Zaman Dulu:
Catatan Etnografis. Gunung Sopai: Yogyakarta.

Jenkins, Richard. 1997. Rethinking Ethnicity: Arguments and
Explorations. Thousand Oaks, Ca: Sage Publications.

Jerald D. Gort, Henry Jansen, and H.M. Vroom. 2002. Religion,
conflict, and Reconciliation: Multifaith Ideals and Realities.
Amsterdam: Rodopi.

Laksono, PM., Topasimasang, Roem (ed.). 2004. Keen Sa Faak:
Benih-benih perdamaian dari Kepulauan Kei. INSIST Press:
Yogyakarta.

Rahail, J.P. 1993. Larwul Ngabal. Sejati: Jakarta.

Raho, Bernard. 2007. Teori Sosiologi Modern. Jakarta: Prestasi
Pustaka Publisher.

Sibarani, Robert. 2012. Kearifan Lokal Hakikat Peran Metode
Tradisi Lisan. Jakarta : Asosiasi Tradisi Lisan (ATL).

Sijtsma, Klaas. 2009. “On the Use, the Misuse, and the Very
Limited Usefulness of Cronbach’s Alpha”. Psychometrika
-Vol. 74, No. 1, 107-120, March 2009.

Sila, Adlin, dkk. 2019. Moderasi Beragama. Badan Litbang dan
Diklat Kementerian Agama.

Smelser, Neil J. 1962. Theory of Collective Behavior. New York:
The Free Press.

K. INFORMAN

Ahmad Kabalmay, wawancara pada 11 September 2019

Ahmad Raharusun, wawancara pada 18 Oktober 2019

Ari Kabalmay, wawancara pada 12-16 Oktober 2019

Badan Litbang dan Diklat | 79



Badu, wawancara pada 14-15 Oktober 2019

Charles Tarantein (Kepala Desa Taar), wawancara pada 9
Oktober 2019

Charolius Dumatubun, wawancara pada 10-11 Oktober 2019
Charol, wawancara pada 10 Oktober 2019

Efrem Silubun (Karol), wawancara pada 9-11 Oktober 2019
Hamid Bakalmay, wawancara pada 13 September 2019

Hanafi Kasim (Kepala Kemenag Tual), wawancara pada 8
Oktober 2019

Juni T. Kilwo, wawancara pada 9 Oktober 2019

Ketua MUI, wawancara pada 12 September 2019

Maulana, wawancara pada 8 Oktober 2019

Raja Fer, wawancara pada 10 Oktober 2019

Sekretaris FKUB Kota Tual, wawancara pada 18 Oktober 2019

Zaini (pejabat Kesbangpol Kota Tual), wawancara pada 13
September 2019

80 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



MODERASI BERAGAMA
DI KOTA MAKASSAR

Wakhid Sugiyarto dan Adang Nofandi

A. PENDAHULUAN

Sepuluh tahun terakhir model keberagaman bangsa
Indonesia telah mengalami masa-masa kecenderungan
eksklusifitas yang mengkhawtirkan, terutama di kalangan muda.
Hal ini ditunjukkan oleh survey yang dilakukan PPIM UIN
Hidayatullah Jakarta tahun 2017. Survei itu menyasar sekolah
menengah umum dan perguruan tinggi umum di Indonesia.
Hasilnya cukup mengejutkan dan menggelisahkan kita semua.
Angka survey menunjuk pada skor 33,34 anak Indonesia generasi
Z, setuju jika tindakan intoleransi dilakukan terhadap kelompok
minoritas dan 48,95 responden siswa dan mahasiswa merasa
pendidikan agama mempengaruhinya untuk tidak bergaul
dengan pemeluk agama lain. Hal ini memperlihatkan sikap
intoleran, eksklusif, dan radikalisme keagamaan telah semakin
meningkat. Kondisi ini didukung oleh fakta empirik: semakin
formalistiknya PBM, bukan lagi kearifan; penolakan terhadap
pendatang baru beragama lain di Yogyakarta; pembatalan IMB
gereja di Bantul; munculnya komplek perumahan eksklusif
Islami, etnis tertentu; adanya sekolah-sekolah eksklusif etnis

Badan Litbang dan Diklat | 81



(Arif Ghalif, wawancara 8/10/2019; Tribun 30/5/2019; Elga,
wawancara, 13/10/2019).

Di samping itu meningkat pula sikap intoleransi intern
umat beragama Islam, seperti kasus pembakaran masjid
Muhammadiyah di Bireun Aceh (Aksanul Khalikin dan
Wakhid Sugiyarto, 2017); pengusiran pengikut Syi'ah Sampang
(Wakhid Sugiyarto, Ali Umaidi, 2012); pengusiran jemaat
Ahmadiyah (Abdul Jamil, 2018); massalisasi buku Mewaspadai
Penyimpangan dan Penyelewengan Syiah di Indonesia (MMPSI);
munculnya fatwa sesat Syi'ah MUI Jatim No. Kep-01/SKE-MUI/
JTM/1/2012; Peraturan Gubernur Jatim yang mendukung fatwa
sesat Syi'ah MUI Jawa Timur.

Di antara penyebabnya, pemerintah belum sepenuhnya
hadir di tengah kelompok mayoritas, sehingga konstitusi,
menjaga NKRI, dan semboyan Bhineka Tunggal Ika, tidak
dapat diimplementasikan dengan baik. Di lain pihak, kelompok
eksklusif, intoleran, dan radikalis, telah memiliki strategi
baru yang sulit dikendalikan dalam mengkapitalisasi wacana
keagamaan, melalui media sosial. Faktor lainnya adalah
mengerdilnya perilaku kehidupan bermasyarakat, berbangsa dan
bernegara. Ormas keagamaan moderat seperti Muhammadiyah
dan NU bukan lagi pemegang otoritas tunggal persoalan agama
Islam, karena banyak ormas kecil berhasil mengkapitalisasi
wacana keagamaan dengan mengoperasikan media sosial.

Kita tetap beruntung karena masih memiliki kearifan lokal
yang dapat dimanfaatkan untuk memoderasi beragama, seperti
pela gandong di Maluku, satu tungku tiga batu, sikapatau di
Bugis Makassar, dalihan natolu di Tapanuli, dan seterusnya.
Kitapun memiliki pedoman ilmiah yang dapat dimanfaatkan

82 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



untuk kehidupan beragama yang moderat. Hal ini sangat jelas
dalam semua agama yang memiliki titik temu dalam hal pesan
universal, yaitu kasih, memberdayakan si lemah, menghormati
pemeluk agama lain, dan menghargai kemanusiaan.

Di tengah meningkatnya fenomena intoleransi dan
eksklusivisme beragama, ternyata terdapat kearifan lokal yang
mampu “menetralisir” sikap intoleran fan eksklusif. Momen-
momen penting seperti, Ramadanm, Idzul Fitri (lebaran), Idzul
Adha (kuorbanan), Natal, dan Tahun Baru, yang semestinya
hanya dirasakan oleh yang seagama, ternyata semua agama
dapat menikmatinya. Semua momen itu penting dalam merajut
kembali tali persaudaraan antar dan intern umat beragama
yang memberi warna baru. Mereka dapat bercanda, bergembira
bersama, serta menjadi ruang relasi sosial yang luar biasa,
karena memperlihatkan keterbukaan, kerja sama, dan saling
menghargai. Saudara sesama muslim dan nonmuslim ikut
terlibat dalam kegiatan-kegiatan selama momen-momen besar
itu. Misalnya dengan menghargai perbedaan khilafiah, ikut
menjaga masjid saat pelaksanaan tarawih, salat id, natal, tahun
baru, buka puasa lintas ormas dan lintas iman, perayaan natal
bersama, membagikan daging kurban ke semua masyarakat.
Semua yang terlibat mengharubiru ketika momen Tahun Baru
datang.

Tantangan harmoni sosial dan beragama yang moderat
dari berbagai kelompok intoleran, bahkan oleh pemerintah
menjadi tak berarti, ketika kearifan lokal masih dipegang kuat
dan perlawanan dari berbagai kelompok penggiat kerukunan
dan moderasi beragama. Kasus intoleransi sebagian umat
Islam terhadap komunitas Syi'ah di Bondowoso misalnya,

Badan Litbang dan Diklat | 83



telah dilawan masyarakat, ormas keagamaan dan pemerintah
daerah sekaligus. Fatwa sesat Syiah MUI Jawa Timur, Peraturan
Gubernur Jawa Timur yang mendukung fatwa sesat MUI dan
masalisasi buku Mewaspadai Penyimpangan dan Penyelewengan
Syiah di Indonesia (MPPSI) oleh oknum MUI Pusat sama
sekali tidak didengar dan telah diabaikan masyarakat, ormas
keagamaan dan Pemerintah Daerah Kabupaten Bondowoso. Hal
ini adalah karena adanya kearifan lokal, yaitu bahwa masyarakat
Bondosowo tidak suka ekstremisme dan tidak suka merasa
benar sendiri. Relasi dengan komunitas Syiah yang sempat
dirusak kelompok intoleran tahun 2006, relasi setelahnya malah
lebih baik. Komunitas Syi'ah membangun masjid dan pengurus
cabang di Jambesari malah dilindungi masyarakat, ormas
keagamaan dan pemerintah daerah. Dengan demikian kearifan
lokal sangat penting dalam menangkal intoleransi, ekstrimitas
dan eksklusisfitas maupun sikap klaim kebenaran mutlak hanya
pada dirinya. (Imam Syaukani, 2007; Wakhid Sugyarto, 2016;
dan Wakhid Sugiyarto, 2019).

Di Makassar, berbagai kelompok intoleran dan esklusif telah
memperagakan tindakannya yang merusak tatanan sosial dan
budaya yang sudah mapan dan kehidupan sosial keagamaan
yang harmonis, bahkan didukung Komisi X DPRD, Pemerintah
Provinsi Sulawesi Selatan, dan Pemerintah Kota Makassar.
Tindakan intoleran juga dilawan masyarakat yang memiliki
kearifan lokal siri, sipakatau, sipakainga dan sipakalebi itu.
Masyarakat moderat ini mendapat dukungan puluhan NGO
penggerak kerukunan dan moderasi beragama di Makassar.
Akhirnya semua tindakan intoleransi itu menjadi tidak berarti,
karena tidak sesuai dengan kearifan lokal masyarakat Makassar,

84 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



tidak sesuai dengan empat kesepakatan dasar kehidupan
kebangsaan dan tidak sesuai dengan sistem demokrasi yang
sedang berkembang.

Masalah yang dikaji dalam penelitian ini adalah dinamika
dan potensi moderasi beragama di Kota Makassar. Tujuannya
untuk mendeskripsikan dinamika dan potensi moderasi
beragama. Metodologi yang digunakan dalam penelitian
ini adalah deskrepsitf kualitatif, dengan bentuk studi kasus.
Sementara pengumpulan data dilakukan dengan kajian pustaka,
wawancara, dan observasi nonpartisipan. Semua data yang
masuk kemudian diklasifikasi dan diinterpretasi agar dapat
dianalisis sesuai dengan konteksnya.

B. KEPENDUDUKAN DAN KEHIDUPAN BUDAYA

Kota Makassar pernah berganti nama menjadi Ujung
Pandang pada tahun 1953 hingga tahun 2000. Di tahun 2018,
penduduknya sekitar 1.459.000 jiwa.

Etnis dominan di Kota Makasar adalah Bugis, Makassar,
Mandar, Toraja, Jawa, dan Tionghoa. Makasar menjadi
Kotamadya sejak masa kolonial (1906) dan menjadi kota
terbesar kedua di luar Jawa di tahun 1920-an. Perang Dunia II
telah merubah wajah Kota Makassar karena kepergian warga
asing di tahun 1949 akibat nasionalisasi perusahaannya. Paska
Indonesia merdeka, banyak orang berdatangan yang akhirnya
mengubah wajah Kota Makassar menjadi kota metropolitan
baru. Proses metropolitanisasi didukung oleh banyaknya
universitas bergengsi, seperti Universitas Hasanuddin dan UIN
Alauddin. Kota Makassar yang merupakan sebuah kota besar,
menjadi pusat ekonomi paling strategis di Indonesia Timur,

Badan Litbang dan Diklat | 85



karena memiliki pelabuhan besar dan bandara internasional
dengan jumlah penerbangan sangat padat. Ruas-ruas jalan pun
mulai macet akibat volume kendaraan yang padat.

Meskipun sudah metropolitan akan tetapi sebagian
masyarakat masih mempertahankan tradisi aslinya, salah satunya
adalah masyarakat di Kecamatan Tallo. Menurut penggiat
kebudayaan Puang Wulan, sebagian besar masyarakat Makassar
Bugis masih menghargai tradisi atau budaya lama, meskipun
sebagian sudah tidak menjalankannya secara utuh (Marwabh,
48 tahun, wawancara 7/10/2019; Puang Wulan, wawancara
8/10/2019; Wahyuddin Halim, wawancara 16/10/2019)

C. SEJARAH MAKASSAR BUGIS

Dokumen tertua tentang Makassar ada di dalam buku
Prapanca Negarakertagama, sebagai bagian dari Majapahit.
Sejarahnya dimulai dari Tallo dengan sebuah pelabuhan niaga
kecil di bawah kekuasaan kerajaan Siang (Pangkajene). Kerajaan
Tallo kemudian bersatu dengan Goa, melepaskan dari kerajaan
Siang, dan menaklukkan kerajaan-kerajaan di sekitarnya.

Islam masuk dengan hadirnya Abdul Ma'mur Tunggal
atau Dato’ Ri Bandang dari Minangkabau 9/9/1605 yang
mengislamkan Raja Goa ke XIV I, Mangarangi Daeng Manrabia
dengan gelar Sultan Alauddin (1593 - 1639). Dia dibantu
mangkubumi Malingka Daeng Manyori Daeng Manyori
Karaeng Katangka. Setelah memeluk agama Islam, menggelar
salat Jumat pertama tanggal 9/9/1607 di masjid Tallo dan di
masjid Mangallekana di Somba Opu.

Pasca Indonesia merdeka, Kota Makassar menjadi lebih
ramai lagi karena migrasi dari pedalaman Sulawesi akibat

86 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



kekacauan dan pergolakan, mulai dari pembantaian oleh
Raymond Westerling di Pare-Pare, kekacauan gerombolan
Andi Azis, PRRI/Permesta dan DI/TII akibat kebijakan pusat
yang mengabaikan aspirasi daerah. Kala itu sedang terjadi
pergolakan merata di seluruh Indonesia, baik di Sumatra, Jawa,
Kalimantan, Sulawesi, Sunda Kecil (Nusa Tenggara dan Bali),
maupun Maluku.

Pada tahun 1961, penduduk Makassar mencapai 400 ribu
jiwa dan lebih separuhnya adalah kaum urban dari berbagai
wilayah Indonesia. Nama Kota Makassar pernah berubah
menjadi Ujung Pandang dari kata “Jumpandang” sejak tahun
1971. Nama ini hanya julukan dari masyarakat luar Kota
Makassar yang mencerminkan kondisi di mana kaum urban
jauh lebih banyak dari pada orang Makassar. Sementara berabad-
abad lamanya, masyarakat Sulawesi menyebutnya Makassar.
Perubahan menjadi Ujung Pandang seperti menyingkirkan
masyarakat Makassar dari tanah adatnya sendiri. Masyarakat
Makassar mengubah kembali menjadi Kota Makassar tanggal 13
Oktober 1999 berdasarkan PP Nomor 86 Tahun 1999; UU No.
22 Thn 1999; UU No. 32 Thn 2004)

D. KEPERCAYAAN MASYARAKAT MAKASSAR BUGIS

Masyarakat Bugis-Makassar memang sudah memeluk Islam,
namun sebagian masih mempertahankan sisa-sisa keyakinan
pra Islam. Hal ini nampak, adanya pemeliharaan tempat-tempat
keramat dan percaya dewa-dewa, makhluk halus, dan memuja
nenek moyang yang disebut saukang/gaukang. Pemujaan
dilakukan dengan membakar kemenyan/dupa, karena aroma
dupa dipercaya sangat disukai roh-roh halus. Dalam pemujaan

Badan Litbang dan Diklat | 87



dewa, masyarakat Sulsel tidak memiliki tempat ibadah khusus,
sehingga sembahyang atau upacara kurban dilakukan di tempat
terbuka. Mereka memuja kalompoang (Makassar) atau arajang
(Bugis) yang mengindikasikan percaya kekuatan arwah leluhur,
karena dapat mendatangkan keselamatan anak cucu yang masih
hidup, jika lalai memuja akan menimbulkan kutukan. Jadi posisi
kalompoang adalah mediator antara mereka dengan nenek
moyang dan penyatu ikatan emosional dengan leluhur. Pemujaan
terhadap kalompoang atau arajang berkaitan dengan pemujaan
terhadap gaukang, yaitu tempat sakral di mana ditemukan
arajang (Thomas Gibson, 2009; Halilintar Latief, 2005; Puang
Wulan (penggiat kebudayaan) 10/10/2019; Wahyuddin Halim,
wawancara 16/10/2019).

Jejak kepercayaan masyarakat Sulsel dapat ditemukan pada
kepercayaan towani-tolotang di Sidrap, patuntung di Kajang-
Bulukumba, dan aluk todolo Toraja. Untuk kepercayaan towani-
tolotang dan aluk todolo telah berafiliasi pada agama Hindu,
meskipun secara teologis sebanrnya sulit disatukan. Sedang
patuntung di tana toa Kajang, Bulukumba, telah berafiliasi ke
agama Islam, meski syariat Islam cenderung tidak dijalankan.
Sisa-sisa tradisi pra Islam yang masih eksis ini dilegitimasi dengan
simbol Islam. Misalnya tradisi haji di gunung Bawakaraeng dan
di Gantarang, Selayar. Kemudian terlihat juga pada komunitas
bissu di Pangkep, Soppeng, dan Bone yang merupakan seniman
dan pendeta. Mereka adalah pria bersifat kewanitaan (callabai)
dan memiliki kesaktian serta peran vital dalam upacara ritual.
Ia juga sebagai penjaga pusaka (arajang) di istana yang dihuni
roh-roh leluhur dan dewata. Bissu memiliki bahasa sendiri

88 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



untuk berkomunikasi dengan para dewata yang disebut bahasa
torilangi (Halilintar, 2005).

Sebelum mengenal agama Islam mereka menganut
kepercayaan yang ajarannya menekankan pada aspek
keruhanian, kemudian menggunakan sistem kepercayaan
monotheistik dengan sosok dewa yang tunggal. Sistem
kepercayaan itu disebut attorioloang, berarti anutan leluhur.
Religi orang Bugis-Makassar pra Islam tergambar di kitab I La
Galigo, mengandung kepercayaan kepada suatu dewa tunggal,
dengan beberapa nama, seperti: PatotoE (Dia penentu Nasib),
Dewata SeuwaE (Tuhan yang Maha Esa), dan Turie Ara’na (Yang
memiliki kehendak mutlak). (Mappangara, Suriadi dan Irwan
Abbas, 2003; Koentjaraningrat, 1995).

E. KONSEP INDIVIDUAL DAN MODERASI BERAGAMA

Di Makassar, ada beberapa konsep diri secara individu yang
dijaga dan dilestarikan. Pertama, Tau berarti Orang. Dalam
budaya Makassar, tau jika bisa diartikan sebagai ‘orang’ Namun,
dalam unsur metaforiknya, ada pada nilai yang terpendam.
Antu nikanaya tau akrupa-rupai. Niak tau, tau tojeng. Niak tau
poro tau Niak tau, akkanaji na tau. Maksudnya, manusia itu
bermacam-macam. Ada manusia, benar-benar manusia. Ada
manusia sekadar manusia. Ada manusia dikatakan manusia
karena ia dapat berbicara.

Kedua, Siri’ berarti harga diri. Siri’ adalah sebuah nilai
yang sulit didefinisikan secara spesifik, sehingga hanya bisa
dipahami secara sempurna oleh penganutnya. Ada metafora
yang mengartikan siri sebagai pondasi kokoh orang Makassar.
Siri Paccea rikatte, kontu ballak ia benteng, ia patongko, ia todong

Badan Litbang dan Diklat | 89



jari rinring. Terjemahannya: harga diri dan kesetiakawanan bagi
kita, ibarat rumah ia adalah tiang, ia atap, ia juga dinding.

Ketiga, Pacce berarti iba. Secara makna, pacce berarti pedih
atau perih. Kita memilih membantu orang yang kesulitan karena
kita iba atau pacce.

Keempat, Pangngalik berarti perasaan hormat. Artinya
menghormati atau segan pada orang lain. Contoh kalimatnya
bisa seperti: i katte tommo kupangngaliki, daeng. Artinya, cuma
dirimu yang saya hormati. Ada juga sipangngaliki atau saling
menghormati. Ajaran ini merupakan salah satu dari wujud
sipakatau, saling menganggap manusia. Ada pesan yang selalu
didengungkan para tetua seperti, punna erokko nipangngaliki,
pangngaliki rong taua. Artinya, jika ingin dihormati, hormatilah
orang terlebih dahulu.

Kelima, Pangngadakkang berarti adat istiadat. Artinya
menjadi ‘kebiasaan-kebiasaan. Adat merupakan himpunan
kaidah-kaidah sosial dan menjadi tradisi masyarakat,
dimaksudkan untuk mengatur tata tertib masyarakat. Jika
marah dan kurang sopan, maka orang Makassar berkata, tau
tena pangadakkang anne. Artinya, orang tidak beradat (https://
lontar.id/6017/lima-konsep-hidup-orang-makassar/. Diakses
8/10/2019, pukul 14.40 WITA ).

Menguatnya Islamisme telah menyebabkan sebagian
masyarakat meninggalkan tradisi lama, meski sebagian
masih bisa ditemukan di Kecamatan Tallo. Dalam event-event
keagamaan seperti Maulud dan Asyuro, masyarakat di kecamatan
ini menghelat perayaan secara meriah. Dalam acara Maulid
misalnya, pemerintah Kecamatan Tallo menjadikannya sebagai

90 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



event menampilkan acara keagamaan berbalut tradisi. Setiap
warga yang berpartispasi, akan membawa “Bakul Maulid” atau
sajian makanan yang akan disedekahkan kepada masyarakat.
Semua majelis taklim di Kecamatan Tallo, bahkan di seluruh
Makassar melaksanakan acara khusus ini yang diakhiri dengan
makan dan pulang membawa berkat. Sebagian warga rela
menjual harta benda untuk modal menyiapkan Bakul Maulid
tersebut. Bagi warga Kecamatan Tallo, tradisi maulid itu sangat
penting, sehingga dari setiap kelurahan menyediakan makanan
bawaan bakul dengan segala makanan dan pernak-perniknya.
Begitu pula dengan momen perayaan hari Asyuro, masyarakat
muslim Kecamatan Tallo menyiapkan bubur “Peca Sura” dan
orang pintar akan membersihkan senjata pusakanya. Tradisi
Asyura khas Makassar Bugis ini umumnya masih diterapkan
di pinggiran kota, terutama di Kecamatan Tallo. Even Maulid
dan Asyura itu dikembangkan pemerintah Kecamatan Tallo,
karena di samping merupakan acara peringatan hari besar Islam,
rupanya juga menjadi wadah untuk bertemu antara pemimpin
dengan rakyatnya. Event yang seperti resmi diprakarsai Camat
ini sudah berjalan 5 tahun terakhir.

Di Kecamatan Tallo terdapat makam para raja Goa Tallo yang
selalu ramai dikunjungi orang di bulan tertentu. Makam-makam
itu diselimuti kain putih dan sekitar pusaranya dikeramik yang
digunakan berdoa pengunjung dan baca al-Qur'an. Pada saat
tertentu seperti akan hajatan temanten, mereka ziarah kubur,
mengirim doa agar hajatannya berjalan lancar dan kehidupan
suami isteri dapat mawaddah wa rahmah (Marwah, wawancara
8/10/2019).

Badan Litbang dan Diklat | 91



Munculnya kesadaran beragama sebagai reaksi
mengentalnya eksklusifitas keagamaan yang mengakibatkan
ruang pertemuan lintas iman cenderung ditabukan, sehingga
melahirkan kelompok-kelompok kerja sama antariman yang
digerakkan berbagai jaringan diskusi pemuda, baik yang bersifat
nasional maupun lokal. Jaringan itu diantaranya adalah Jaringan
Gusdurian, Lembaga Advokasi LAPAR, Gen-Peace, Mahabbah
Institute, Jalin-Harmoni, Persaudaraan Lintas Iman (PLI) dsb.
Diks Pasande, mengatakan ada sekitar 30 kelompok penggiat
kerukunan lintas iman dan moderasi beragama. Munculnya
gerakan lintas iman dan moderasi beragama ini di pengaruhi
jejaring dari luar Makassar. Misalnya, Peace Generation
(Bandung) yang pernah melakukan kegiatan di Kota Makassar.
Gerakan forum masyarakat lintas iman yang diinisiasi para
aktivis dan cendikiawan muda ini telah menjadi budaya pop
atau sebagai trend, karena gerakan ini muncul sebagai kesadaran
akan keragaman keberagamaan. Forum-forum lintas iman ini
membuka wacana diskursus baru dalam menghadapi dinamika
keberagamaan masyarakat. (Syamsul Arif Galib (Aktivis
Mahabbah Inst.), Wawancara 10/10/2019)

F. HUBUNGAN ANTARETNIS DAN UMAT BERAGAMA

Sebagai kota besar dengan penduduk padat dan pluralitas
yang tinggi, sehingga memiliki potensi konflik yang tingggi
pula. Secara umum hubungan antaretnis cukup baik, meskipun
pernah terjadi beberapa kali kekerasan terhadap etnis Tionghoa,
seperti terjadi di tahun 1990-an di daerah Pecinan. Ruko-ruko
dan rumah milik warga keturunan Tionghoa dibakar dan dijarah
masyarakat. Kekerasan besar terjadi di tahun 1997 yang diawali

92 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



dengan pembunuhan anak perempuan seorang dosen IAIN
Alauddin Makassar yang baru pulang mengaji oleh oknum
Tionghoa pengidap gangguan jiwa. Seketika itu berefek pada
amuk massa dan tindakan anarkis terhadap warga keturunan
Tionghoa. Kejadian berulang Mei 1998 akibat pengaruh
kerusuhan 12-14 Mei 1998 di Jakarta. Setelah tahun 2000, situasi
kembali kondusif, konflik antara pribumi dengan keturunan
Tionghoa tidak pernah terjadi lagi dan hubungan di antara
keduanya kembali harmonis (Syamsurizal, Sabara, dan Saprila,
wawancara 17/10/2019).

Hubungan antarumat beragama secara umum juga baik,
meskipun pernah terjadi persekusi terhadap umat Kristen
di Makassar di kisaran akhir tahun 1990-an hingga 2000-an.
Persekusi ini merupakan imbas konflik Ambon dan Poso.
Peristiwanya adalah sweeping KTP dan syahadat di jalan-jalan.
Kendaraan yang lewat dihentikan dan orang dalam kendaraan
tersebut diminta untuk bersyahadat atau menunjukkan KTP-nya.
Jika didapati ber-KTP Kristen, mereka pukuli. Tetapi kejadian itu
tidak berlangsung lama, hanya sekadar reaksi konflik agama di
daerah lain. Kasus lainnya adalah “pelemparan Gereja” beberapa
bulan lalu. Pelakunya hanyalah oknum bukan atas nama umat
agama tertentu. Ketika terjadi, tokoh masing-masing agama
cepat tanggap untuk menyelesaikannya, sehingga tidak berlarut-
larut. Persoalan umum yang sering terjadi adalah permasalahan
mengenai pendirian tempat ibadah semua agama, yang bersifat
sementara dan akhirnya teratasi melalui pendekatan kearifan
lokal dan musyawarah. Semua lini dan aspek kehidupan
beragama berjalan normal dan terkendali tanpa gangguan
berarti. Di samping itu telah terjadi kerja sama aktif lintas iman

Badan Litbang dan Diklat | 93



yang menunjukkan adanya katup-katup sosial yang bekerja
aktif dalam membangun kehidupan beragama yang moderat,
rukun dan harmonis oleh kalangan tokoh dan pemuda lintas
iman. Eskalasi kekerasan terhadap nonmuslim dalam skala besar
tidak pernah terjadi (Usman Sofyan dan Asnawi, Wawancara
17/10/2019); Darwis Muhdina, 2015; Sabara dan Diks Pasande,
wawancara 8/10/2019).

Upaya menciptakan kerukunan umat beragama yang lebih
baik memerlukan perhatian dari berbagai pihak, baik tokoh
agama dan masyarakat, pemerintah derah, kaum muda dan
segenap lapisan masyarakat. Merekapun telah bersinergi dalam
melaksanakan program kerukunan antarumat beragama,
utamanya oleh FKUB dan jarigam forum lintas iman. Kerukunan
antarumat beragama diwujudkan melalui toleransi aktif dengan
berbagai kegiatan bersama, mendukung dan merawat serta
merayakan perbedaan. Perbedaan bukan penghalang hidup
berdampingan dan rukun dalam bingkai persaudaraan dan
persatuan, yang dinamis, humanis, dan demokratis (Arif Ghalib,
wawancara 8/9/2019; Diks Pasande, wawancara 7/9/2019).

Relasi yang baik antarumat beragama, khusus antara Islam
dan Kristen diceritakan oleh Elroy Manorbo, mahasiswa STT
INTIM Makassar asal Manokwari Papua Barat. Hubungan
antara warga Jalan Baji Daka yang dominan muslim, tempat STT
INTIM berada dengan seluruh civitas akademika STT INTIM
terjalin sangat baik. Mahasiswa STT umumnya kos di wilayah
Baji Daka dan bergaul dengan cukup baik dengan masyarakat
sekitar. Relasi mahasiswa STT yang notabene adalah calon-
calon pendeta bergaul tanpa jarak dengan masyarakat sekitar.

94 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



Hubungan harmonis juga tampak nyata dalam acara-acara yang
diadakan masyarakat Baji Daka, di mana mahasiswa STT dan
segenap civitas akademikanya selalu diundang. Selama ia menjadi
mahasiswa STT mulai dari S1 hingga saat ini S2 ia telah 7 tahun
tinggal dan hidup bersama dengan masyarakat Baji Daka, dan
tidak pernah dipandang sebagai orang berbeda. Diskriminasi
tak pernah sekali pun ia rasakan, meski ia berasal dai etnik dan
agama yang berbeda. Elroy menyimpulkan bahwa hubungan
antarumat beragama sangat harmonis (Elroy Manorbo, Sabara,
dan Diks Pasande, wawancara 13/10/2019).

Peneliti sedang selfi usai wawancara dengan para penggiat
kerukunan (IJABI/Jalin Harmoni, Persaudaraan Lintas Iman,
dan Anak Bangsa Ibstitut) Kota Makassar di sebuah rumah kopi,
tentang intoleransi, hubungan antar dan intern umat beragama,
peluang dan tantangan moderasi beragama di Kota Makassar.

Modal sosial penunjang terwujudnya tatanan moderasi
beragama dan kerukunan antarumat beragama di Makassar oleh
maraknya kelompok-kelompok jaringan lintas iman, ternyata

Badan Litbang dan Diklat | 95



kalangan muda intelektual yang disupport tokoh dan intelektual
kalangan tua lintas agama. Menurut Pdt. Dr. Diks Pasande, dosen
STT INTIM hal ini menunjukkan bahwa semangat toleransi aktif,
kerukunan dan moderasi beragama cukup tinggi, khususnya di
kalangan muda. Menurut Diks saat ini terdapat sekitar 30-an
kelompok lintas iman yang sering melakukan kegiatan bersama.
Pdt. Diks sendiri adalah inisiator sekaligus penasehat di salah
satu kelompok tersebut yaitu Persaudaraan Lintas Iman (PELI)
(Pendeta Diks Pasande, Sabara dan Elroy Manorbo, wawancara
10/10/2019).

G. HUBUNGAN INTERN UMAT BERAGAMA

Kerukunan intern umat beragama di Makassar secara
umum boleh dikatakan sudah cukup baik, meskipun terjadi
persekusi terhadap salah satu kelompok intern umat Islam
secara musiman. Umat Islam apapun mazhab fikihnya, bebas
menjalankan ibadah sesuai keyakinan dimilikinya tanpa saling
mengganggu, kecuali pada komunitas Syiah. Friksi dan benturan
sebagai bentuk tantangan moderasi beragama terjadi antara
sebagian muslim Sunni-Syiah sudah terjadi 10 tahun terakhir.
Gerakan anti-Syiah oleh kelompok intoleran di Makassar sangat
bergemuruh, meskipun 4 tahun terakhir telah mereda dan
tinggal penentangan terhadap kegiatan Asyura saja. Kekalahan
ekstremis Suriah dan koalisi Arab Saudi sangat berpengaruh
terhadap semangat gerakan amti Syiah. Diantara kelompok
intoleran dan anti-Syiah tersebut adalah Lembaga Pengkajian
dan Penelitian Islam (LPPI) Makassar pimpinan Ustaz Said
Samad, Lembaga Pemburu Aliran Sesat (LEPAS), Front Pembela
Islam (FPI), Laskar Al-Qalam dan sebagainya. Gerakan anti-

96 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



Syiah menguat utamanya menjelang peringatan Asyura yang
menjadi seperti ibadah rutin tahunan (Sabara, Mukhsin dan
Wahyuddin Halim, wawancara 17/10/2019).

Sejak tahun 2012 peringatan Asyura komumitas Syiah di
Makassar selalu berupaya untuk digagalkan, bahkan tahun
2013 terjadi penyerangan terhadap peringatan Asyura yang
mengakibatkan seorang penganut Syiah terluka. Pada saat
peringatan Asyura 2015 hampir terjadi konflik antara yang pro
dan anti-Syi'ah, namun berhasil diredam pihak kepolisian. Pada
tahun berikutnya, yaitu tahun 2016 umat Syiah di Makassar tidak
bisa melaksanakan acara peringatan Asyura karena ancaman
pembubaran paksa oleh kelompok intoleran. Begitupun pada
tahun 2017 ketika IJABI berencana melaksanakan peringatan
Asyura di Hotel Clarion Makassar akhirnya dibatalkan pihak
hotel dan kepolisian karena ancaman dari kelompok intoleran
itu. Keesokan harinya kelompok ABI melaksanakan peringatan
Asyura di Hotel Clarion, sementara acara berlangsung
terjadi penyerangan oleh intoleran hingga acara yang sedang
berlangsungpun dipercepat penutupannya (Sabara, dan Syamsul
Arief Ghalieb, wawancara 8/10/2019).

Tahun 2018 terjadi penyerangan terhadap sekertariat IJABI
Sulsel di Tamalanrea Makassar oleh kelompok intoleran anti-
Syiah ketika acara peringatan Asyura. Puncak dari gerakan anti-
Syiah intoleran di Makassar terus bergemuruh karena mendapat
dukungan dari Komisi E DPRD provinsi, Pemerintah Provinsi
dan pemerintah Kota Makassar. Sekertaris Daerah Provinsi
Sulawesi Selatan tertanggal 12 Januari 2017 No. 450/0224/B
menerbitkan surat edaran yang ditandatangani H Abdul Latif,
ditujukan kepada; para bupati/wali kota Se-Sulsel, Kakanwil

Badan Litbang dan Diklat | 97



Kemenag Sulsel, MUI dan Ormas Islam di Sulsel dan komponen
Masyarakat Islam dengan perihal mewaspadai dan mengantisipasi
penyebaran aliran Syiah. Surat tersebut sebagai tindak lanjut
dari surat Komisi E DPRD Sulsel Nomor: 64/Ko.E/DPRD/
X2016, perihal Risalah RDP Komisi E DPRD Provinsi Sulawesi
Selatan. Isi Surat Edaran itu adalah: 1) melakukan Pengawasan
dan kajian-kajian yang melibatkan Kementerian Agama, MUI
serta pihak-pihak terkait tentang ajaran Syi'ah yang meresahkan
masyarakat; 2) memantau perkembangan, situasi dan kondisi
penyebaran ajaran Syiah dan mengidentifikasi ormas-ormas
yang membawa paham Syiah; 3) Kanwil Kementerian Agama,
Majelis Ulama Sulawesi Selatan dan Ormas Islam hendaknya
memberikan pembekalan para dai untuk mengantisipasi
berkembangnya ajaran Syiah; 4) komponen Masyarakat
dapat melakukan pembinaan dan pengawasan dengan tidak
melakukan tindak kekerasan (Surat Komisi E DPRD Sulsel No.
64/Ko.E/DPRD/X2016; Sekda Provinsi Sulsel SE 12 Januari 2017
No. 450/0224/B).

Berdasarkan surat edaran Pemerintah Provinsi Sulawesi
Selatan itu Pemerintah Kota Makassar menindaklanjutinya
dengan menerbitkan surat edaran serupa yang ditujukan
kepada para Camat di Kota Makassar. Surat edaran tersebut
ditandatangani Sekertaris Kota Makassar, M. Ansar atas nama
Wali Kota Makassar. Surat bernomor 400/402/Kesra/IX/2019
tertanggal 9 September 2019 itu berisi Himbauan Mewaspadai
dan Mengantisipasi Penyebaran Syiah. Surat tersebut berisikan
3 poin yaitu; 1) menghimbau kepada masyarakat untuk
waspada agar tidak terpengaruh dengan paham dan ajaran
Syiah; 2) tidak memberikan peluang penyebaran paham Syiah

98 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



yang menimbulkan keresahan masyarakat dan mengancam
keutuhan NKRI; 3) agar bertindak tegas dalam menangani
aliran menyimpang karena tidak termasuk dalam kebebasan
beragama tetapi penodaan agama. Dengan adanya surat tersebut
menunjukkan bahwa telah ada intervensi pemerintah terkait
dengan persitegangan Sunni-Syiah di Makassar. Pemerintah Kota
dan Provinsi menjadi terlihat seperti pemerintah telah masuk
angin tentang empat kesepakatan dasar kehidupan kebangsaan
(Surat No. 400/402/Kesra/IX/ 2019; Sabara, Syamsuriza, Saprila,
Usman Sofyan dan Asnawi wawancara 16/10/2019).

Persekusi terhadap komunitas Syiah ini seperti menjadi
ibadah rutin tahunan di bulan Asyura, mirip ibadah tahunan
Idzul Adha, Idzul Fitri atau Natal. Jika di bulan Asyura itu
komunitas Syi'ah berusaha melawan lupa dengan memperingati
dan mengenang kepedihan Ahlulbait karena dibantainya
Imam Hussain bersama anak dan kemenakanya sebanyak 36
orang dan 40 orang pengikutnya di Karbala, maka komunitas
anti-Syiah seperti hendak mengulang kezaliman Yazid bin
Muawiyah di era modern ini, dengan mempersekusi komunitas
Syiah di bulan Asyura itu. Tindakan intoleran dan kedhaliman
dalam pembantaian Karbala itu dalam versi modern oleh anti-
Syiah intoleran ini mendapat legitimasi Pemerintah Provinsi
Sulawesi Selatan dan Pemerintah Kota Makassar. Hal ini analog
dengan Ibnu Ziyad komandan pembantaian Imam Hussaein
yang malah mendapat penghargaan dari Yazid bin Muawiyah
setelah melakukan tugasnya dengan baik dan sukses. Pemerintah
Provinsi dan Pemerintah Kota Makassar ini tidak menyadari
bahwa ia telah terperangkap oleh tindakan kalangan anti-Syiah
intoleran sehingga merusak empat kesepakatan dasar kehidupan

Badan Litbang dan Diklat | 99



kebangsaan yang mestinya harus dijaga dan menjadi jaminan
bagi semua umat beragama menjalankan keyakinan dan ajaran
keagamaan yang diyakininya, termasuk mazhab-mazhab yang
disepakati umat Islam sedunia.

Selain Syiah, kelompoklain yang ajek mendapatkan persekusi
dan intimidasi adalah Ahmadiyah. Kelompok Ahmadiyah telah
ada sejak tahun 1953 di Kota Makassar dan sejak tahun 2006
kerap mengalami persekusi. Pada tanggal 20 Juni 2008 massa FPI
menyerang sekertariat Ahmadiyah di Jalan Anuang Makassar.
Kedatangan massa FPI disambut barikade ratusan kepolisian,
hingga terjadi ketegangan saat polisi melarang massa FPI masuk
ke dalam sekretariat Ahmadiyah. Setelah melakukan negosiasi,
perwakilan massa FPI diizinkan masuk untuk menempelkan
tulisan ‘Disegel FPI Sulsel’ di kaca jendela sekretariat Ahmadiyah
(Sabara dan Syamsurizal, wawancara 17/10/2019).

Tahun 2011, tepatnya pada hari Minggu 14 Agustus 2011
adalah puncak dari persekusi terhadap Jemaat Ahmadiyah
di Makassar oleh kelompok intoleran Front Pembela Islam
(FPI). Puluhan massa FPI menyerang gedung sekretariat
Jamaah Ahmadiyah Indonesia (JAI) di jalan Anuang, Makassar.
Massa FPI sebelumnya berkonvoi hendak merazia sejumlah
rumah kost dan hotel-hotel di Makassar yang dicurigai sebagai
tempat mesum. Sepulang dari razia itu, massa FPI singgah
di sekretariat JAI dan menyerbu masuk ke dalam ruangan.
Massa FPI memecahkan kaca-kaca di ruangan sekretariat JAI
dan memukuli dua anggota Lembaga Bantuan Hukum (LBH)
Makassar, yakni Farid Wajdi dan Alexander Labobar yang
datang ke TKP. JAI selama ini menjadi mitra advokasi dari LBH
Makassar. Polisi di TKP sempat dorong-dorongan dengan massa

100 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



FPI dan Kasat I Reskrim Polrestabes, AKBP Ahmad Maryadi
sempat terjatuh. Pimpinan aksi FPI, yakni Abdurrahman
diamankan dan diperiksa Polrestabes Makassar (Sabara dan
Syamsurizal, wawancara 17/10/2019).

Diantara sesama kelompok puritan di Makassar kerap
pula terjadi ketegangan, misalnya antara kelompok Salafy dan
Wahdah Islamiyah. Tahun 2002 Ustaz Zulkarnain pimpinan
Salafy di Makassar mengadakan ceramah umum tentang
kesesatan Wahdah Islamiyah. Polemik antara kedua kelompok
yang sejatinya beraras pada paradigma keislaman yang sama
berlanjut bahkan masuk ke ranah media sosial. Kelompok Salafi
menyebut Wahdah Islamiyah telah keluar dari pakem manhaj
Salafus Saleh. Sebaliknya Wahdah menyebut Salafy menuduh
bahwa Salafi yang telah keluar dari koridor manhaj Ahlussunnah
wal Jamaah (Sabara dan Syamsurizal, wawancara 17/10/2019).
Persoalanya tidak diketahui bagaimana penyelesainnya, pihak
Wahdah tidak bersedia memberikan keterangan.

H. TANTANGANMODERASIBERAGAMA (MUNCULNYA
KELOMPOK INTOLERAN DAN RESPONYA)

Hari-hari terakhir ini kita disuguhi fakta mencengangkan
mengenai kaum muda muslim di Makassar. Ada data
yang menggembirakan, saat yang sama mencemaskan.
Menggembirakan, karena data-data tersebut menyebutkan
ghirah keberislaman kaum muda meningkat tajam. Sebaliknya,
mencemaskan karena ghirah keagamaan bergeser secara pasti ke
arah intoleransi, dan eksklusifistik. Semarak ghirah keislaman
kaum muda dibuktikan keinginan besar berhimpun dalam
organisasi kepemudaan berbasis agama. Di sekolah menengah

Badan Litbang dan Diklat | 101



pertama dan atas muncul rohaniawan Islam (rohis), yaitu satu
organisasi siswa yang berkiprah dalam soal keislaman. Tempat
itu menjadi arena untuk berbagai aktivitas keislaman. Di kampus,
bermunculan organisasi berbasis Islam, selain organisasi Islam
yang sudah ada sebelumnya. Selain itu, Lembaga Dakwah
Kampus (LDK) juga mulai marak kembali. Kalangan muda
muslim terdidik ini tidak hanya berhimpun dalam organisasi
dan beraktivitas sekadar menyemarakkan syiar Islam, namun
juga aktif melakukan diskusi dan kajian. Kajian-kajian mereka
tidak sebatas persoalan umat Islam dalam negeri, namun juga
melampaui batas-batas negara. Mereka dengan lancar dan
lantang membincangkan persoalan negara-negara muslim
lainnya. Bersamaan dengan itu, data, dan fakta mencemaskan
muncul ke permukaan. Beberapa penelitian menyebutkan,
ghirah keagamaan tersebut beriringan dengan ekstremisme
(Wahyuddin Halim, Mukhsin, Sabara, Syamsuriza dan Saprila,
wawancara 16/10/2019).

Penelitian Balai Litbang Agama Makassar menunjukkan
bahwa ghirah keagamaan kalangan muda terpelajar ini mulai
menggeser paham keagamaan Islam inklusif menjadi lebih
eksklusif, dari paham moderat menjadi ekstrem dan fanatisme
buta. Kecenderungan melakukan tindakan kekerasan atas nama
agama mengendap dalam pikiran kaum muda muslim tersebut.
Ghirah Keislaman seharusnya bermakna positif, yaitu semangat
menegakkan Islam dalam menjalankan ajaran Islam dengan
sungguh-sungguh. Dalam batas-batas tertentu, makna semacam
ini bisa mendorong perasaan cinta terhadap agama berlebihan
sehingga mendorong sumbu-sumbu kekerasan beragama
(Sabara, Syamsuriza dan Saprila, wawancara 16/10/2019).

102 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



Tantangan moderasi beragama juga datang dari beberapa
forum/kelompok kecil tetapi didukung media sosial yang massif,
sehingga mampu mengkapitalisasi dukungan umat Islam. Salah
satunya adalah Forum Umat Islam Sulawesi Selatan (FUISS)
yang berujuk rasa di depan gedung DPR Daerah Provinsi
Sulawesi Selatan dan menuntut agar DPRD menggodok dan
melahirkan peraturan daerah yang dapat digunakan untuk
membubarkan Ahmadiyah. Mereka mengancam meratakan
masjid Jemaat Ahmadiyah di Jalan Anuang Makassar jika
pemerintah daerah tidak memenuhi tuntutan pembubaran
aliran yang dianggap sesat menyesatkan itu. Salah satu organisasi
yang tergabung dalam FUISS juga mengancam jika pemerintah
tidak membubarkan Ahmadiyah, maka FPI bersama anggota
FUISS lainnya akan membubarkan Ahmadiyah. Forum yang
terdiri atas 18 organisasi Islam ini menuntut pembubaran
Ahmadiyah karena dianggap sesuai dengan fatwa MUI, bahwa
Ahmadiyah adalah aliran sesat dan adanya SKB 3 Menteri, yaitu
Menteri Agama, Menteri Dalam Negeri dan Kejaksaan Agung.
Dari isi tuntutan itu, FUISS sedang menunjukkan dirinya
sebagai kelompok bodoh yang tak paham fatwa MUI dan SKB 3
Menteri tentang Ahmadiyah. Sebab dalam fatwa MUTI dan SKB 3
Menteri tidak memerintahkan pembubaran Ahmadiyah. Mereka
berusaha menyampaikan aspirasi dan berharap anggota DPRD
dan Pemerintah Daerah juga ikut bodoh seperti dirinya.

Tantangan moderasi juga muncul dalam beberapa bulan
terakhir, tepatnya hari selasa, 30 Juli 2019, Dasad Latif, ustadz
sekaligus dosen Ilmu Komunikasi Unhas, mengunggah video
pernyataan bersama terkait dengan penutupan restoran yang
mengelola daging babi di Mall PIPO Makassar. Penutupan

Badan Litbang dan Diklat | 103



ini dimotori Aliansi Jaga Moral Makassar (Ajamomak) yang
didukung pemuka agama. Tidak hanya penutupan restoran,
tetapi juga ada aksi razia sejumlah buku yang katanya berbau
komunisme oleh Brigade Muslim Indonesia (BMI) di Toko
Gramedia Trans Studio Mall Makassar. Kemudian pada Senin,
29 Agustus 2019 asrama Papua diserang dengan lemparan batu
dan botol yang merusak pintu dan kaca-kaca jendela. Ormas
ini juga melepaskan anak panah yang mengakibatkan satu
mahasiswa terluka (Mukhsin, Sabara, Syamsuriza dan Saprila,
wawancara 16/10/2019).

Jalin Harmoni Sulsel memandang bahwa kasus-kasus
tersebut tidak berdiri sendiri, tetapi terangkai dalam satu
gelombang peningkatan pemaksaan dan kekerasan yang
harus diwaspadai. Mestinya Pemerintah Daerah khususnya
Pemprov Sulawesi Selatan dan Pemerintah Kota Makassar
mengambil langkah menyikapi ekstremisme dan meningkatnya
kasus intoleran. Faktanya pemerintah membiarkan dan malah
terlibat di dalamnya, seperti terlihat jelas dalam kasus intoleransi
oleh ekstremis terhadap komunitas Syi‘ah. Jalin Harmoni Sulsel
menggaris bawahi bahwa sikap kebencian dan permusuhan
kepada kelompok lain telah semakin mengkhawatirkan, seperti
dicatat diberbagai penelitian dan survey berbagai lembaga.
Jalin Harmoni merasa harus memberi pesan tegas bahwa sikap
intoleransi dan ekstremisme tidak bisa dibiarkan. Kebijakan yang
memperlihatkan keterlibatan pemerintah harus ditarik kembali.
Pemerintah tidak boleh seperti sekumpulan penguasa yang
tidak paham empat kesepakatan dasar kehidupan kebangsaan,
yaitu tidak ngerti menjaga nilai-nlai Pancasila, tidak ngerti
cara mengimplementasikan UUD °45, khususnya pasal 29 dan

104 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



kebebasan ekspresi beragama dan menjalankannya, tidak ngerti

bagaimana cara menjaga NKRI dan implementasi Bhineka

Tunggal Ika. Benar-benar menyedihkan ketika ketidakpahaman

itu terjadi pada kalangan birokrasi pemerintah. (Diks Pasande,

Sabara, Syamsurizal, dan Muksin, wawamcara 16/10/2019)

Dengan melihat situasi ini, Jalin Harmoni Sulsel membuat

pernyataan:

1.

Mengecam keras semua aksi intoleransi berupa tindakan
kekerasan dan pemaksaan yang dilakukan kepada pemeluk
agama apapun dan kelompok minoritas Hak merasa aman
dan hak untuk beribadah adalah hak dasar bagi setiap
Warga Negara Indonesia sesuai dengan amanat konstitusi
UUD 1945 pasal 29 ayat 2 dan pasal 28E tentang HakAsasi
Manusia. Oleh karenaitu, segala kebijakan yang melanggar
hak-hak tersebut tidak dapat diterima.

Mendesak aparat penegak hkum untuk memusatkan
kebijakan pada penegakan hak konstitusi warga negara,
dan karenanya tidak ragu dan tidak takut pada kelompok
manapun yang melakukan pemaksaan dan kekerasan serta
melanggar hak-hak.

Mendesak pemerintah provinsi dan pemerintah Kota
Makassar untuk tidak mengeluarkan Surat Edaran yang
dapat menyebabkan intoleransi keagamaan serta tidak
melakukan pembiaran terhadap berbagai tindakan
intoleransi yang terjadi.

Mengajak para pemuka agama untuk mengambil
kepemimpinan aktif dalam memperkuat tali persaudaraan
sebangsa di antara kelompok umat beragama, terutama di

Badan Litbang dan Diklat | 105



tingkatan akar rumput; bahu membahu menjaga bangsa ini
pada nilai-nilai keberagaman dalam

5. Mengajak masyarakat untuk dapat menyikapi persoalan
ini dengan bijak, tidak mudah terprovokasi oleh sentimen-
sentimen kebencian dan permusuhan, namun juga secara
aktif bertindak dan tidak diam saat terjadi ketidakadilan dan
penindasan (Aliansi Jalin Harmoni Makassar, 15 September
2019).

Jalin Harmoni Sulsel merasa bahwa akhir-akhir ini nilai-
nilai kearifan terasa dikikis, dan masyarakat dikorbankan
dengan banjirnya gagasan kebencian kepada kelompok yang
berbeda, baik yang menjadi silent majority maupun pelaku
tindakan intoleransi. Semuanya adalah korban dari paham
yang mengajarkan kebencian dan permusuhan, mengebiri nilai-
nilai kebersamaan dan persatuan dalam keberagaman. Sudah
saatnya warga bangsa yang cinta Indonesia menghidupkan
kembali nilai-nilai Pancasila sebagai nafas bangsa Indonesia
dalam membangun kehidupan bersama. Sudah saatnya warga
negara yang cinta perdamaian dan kesatuan bangsa lebih lantang
menyuarakan kehendak dan cita-citanya untuk bangsa yang adil,
makmur dan sentosa (Diks Pasande, Sabara, Syamsurizal, dan
Muksin, wawancara 16/10/2019).

I. PELUANG MODERASI BERAGAMA (KEARIFANLOKAL
PENDORONG MODERASI DI MAKASSAR)

Makassar adalah kota metropolis baru yang terus tumbuh
menjadi pusat perekonomian dan perdagangan sangat penting
di Indonesia timur. Sebagai kota metropolis, keragaman etnis,
bahasa, tradisi, agama dan paham keagamaan juga semakin

106 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



meningkat. Kaum intelektual dan cendekiawanpun semakin
banyak dalam berbagai displin ilmu. Begitupun keberagamaan
masyarakat juga semakin mengalami fragmentasi yang
ditunjukan dengan banyaknya lembaga pendidikan tinggi,
ormas keagamaan dan berbagai LSM. Dari yang sangat toleran
hingga yang tidak toleran dan ekstremis. Konsekuensinya adalah
munculnya banyak kelompok keagamaan yang memandu
kehidupan beragama masyarakat Kota Makassar, bukan hanya
ormas NU dan Muhammadiyah. Di luar kedua ormas itu ada Al
Khairat, DDI, Wahdah Islamiyah, IJABI, JAI dan masih banyak
kelompok keagamaan kecil-kecil yang dipandang tidak masuk
dalam kelompok yang disebut, tetapi kencang dalam berita media
sosial (Sabara, Syamsuriza dan Saprila, wawancara 16/10/2019).

Melihat kondisi sosial keagamaan yang sedemikian rupa,
maka nilai kearifan lokal memiliki relevansi praktis jika
kearifan tersebut senantiasa menjadi rujukan dalam mengatasi
setiap problem dalam dinamika kehidupan sosial. Terutama
dalam mengelola keragaman yang sangat rentan menimbulkan
konflik horisontal. Eksistensi nilai kearifan lokal telah diuji
operasionalisasinya dalam kehidupan sosial yang plural dan
dinamis. Secara empiris nilai kearifan lokal yang tumbuh dan
berkembang pada masyarakat Makassar sudah teruji manfaatnya,
dalam membingkai realitas sosial masyarakat Makassar yang
heterogen. Meski Makassar adalah kota metropolitan baru
dengan segala problematikanya, ternyata nilai kearifan lokal
setidaknya masih berkontribusi besar dalam membangun
masyarakat Kota Makassar sebagai masyarakat yang berbudaya.

Diantara efektivitas kearifan lokal adalah membangun
kehidupan keberagamaan yang rukun dan harmonis.

Badan Litbang dan Diklat | 107



Keberadaan kearifan-kearifan lokal yang memiliki peran
signifikan dalam kontribusinya dalam membangun hubungan
antarumat beragama yang harmonis. Oleh karena itu, eksistensi
kearifan lokal mendapat perhatian untuk dikembangkan dalam
upaya menjaga kerukunan hidup umat beragama. Budaya
lokal masyarakat Bugis Makassar telah banyak memberikan
sumbangan, inspirasi dan kontribusi dalam menjaga kerukunan
hidup antarumat beragama di Makassar (Pendeta Diks Pasande,
wawancara 8/10/2019).

Salah satu kearifan lokal orang Bugis-Makassar adalah Siri’
yang secara harfiah bermakna rasa malu, harga diri atau harkat
martabat kemanusiaan. Secara operasional, pemaknaan terhadap
siri’ berfungsi sebagai motivasi, kontrol sosial, dan dinamisator
sosial melalui rasa tanggung jawab kemanusiaan yang hadir.
Karena siri’ adalah perlambang harga diri dan martabat, maka
hal tersebut harus diperjuangkan melalui prestasi, kerja keras
serta komitmen bersama dalam membangun kemaslahatan
bersama, yang jika gagal berimplikasi pada rasa malu yang amat
mendalam.

Martabat dan harga diri satu paket dengan dukungan rasa
Pesse (Bugis) atau Pacce (Makassar) yang harfiahnya bermakna
pedih. Pacce adalah perasaan turut merasakan kepedihan orang
lain juga sebagai kepedihan dirinya. Secara sosiologis, pace atau
pesse memiliki makna solidaritas terhadap orang lain sebagai
partisipasi sosial dalampri kehidupan bersama, karena penilaian
harga diri datang dari hngkungan sosial. Pace adalah hadir saat
rasa iba ketika melihat sesama manusia mengalami penderitaan
atau tekanan atas perbuatan orang lain atau sejenisnya. Siri’
dan Pacce adalah dua sikap moral yang menjaga stabilitas

108 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



dan kohesivitas sosial yang berimplikasi padap embangunan
masyarakat yang damai dan harmonis (Wahyuddin Halim,
wawancara 16/10/2019).

Secara operasional konsep siri’ dan pace terimplimentasi
dalam membentuk sikap moderasi dalam kehidupan sosial
demi tegaknya martabat kemanusiaan melalui solidaritas
dalam kebersamaan meski dengan keragaman. Terkait dengan
moderasi beragama, siri’ dan pacce’ menjadi salah satu inspirasi
dalam membangun kerja sama lintas iman. Hal ini sebagaimana
dituturkan oleh Nur Annisa, ketua Persaudaraan Lintas
Iman (PLI) Makassar yang mengatakan bahwa pengakuan
martabat kemanusiaan melalui ikatan solidaritas kemanusiaan
menjadi salah satu inspirasi bagi dia dan kawan-kawannya
untuk membentuk jaringan persaudaraan tanpa dibatasi oleh
sekat-sekat iman. Manusia pada dasarnya adalah bersaudara
(saribattang), sehingga latar belakang etnis maupun agama tidak
menjadi alasan untuk membatasi ikatan persaudaraan tersebut.
Oleh karena itulah, komunitasnya menamai diri dengan
nama Persaudaraan Lintas Iman yang didirikan di Sekolah
Tinggi Teologi Indonesia Timur (STT INTIM) Makassar pada
bulan Februari 2019, sebagai bentuk upaya merawat harmoni
keberagamaan melalui sikap mdoerasi beragama dalam
bingkai kearifan budaya yang adiluhung (Nur Annisa, Sabara,
Syamsurizal dan Saprila, wawancara 16/10/2019).

Konsep kearifan lokal Makassar lainnya yang bersinergi
dalam membangun sikap modoerasi beragama dan kerukunan
umat beragama adalah sipakatau, sipakainga’ dan sipakalebbi.
Sipakatau bermakna saling memanusiakan. Budaya sipakatau
dalam budaya Bugis-Makassar memiliki implementasi makna dan

Badan Litbang dan Diklat | 109



sikap religious, toleran, kepekaan sosial, komitmen dan tanggung
jawab pada sesama. Sipakatau melahirkan sikap toleransi
kepada perbedaan karena adanya rasa saling memanusiaakan
atau penghargaan terhadap hak-hak kemanusiaan orang lain
tanpa boleh adanya tekanan maupun paksaan. Sipakainga’
secara harfiah bermakna saling mengingatkan, yaitu tanggung
jawab untuk saling memberikan saran dan kritik yang bersifat
membangun dan saling mengingatkan untuk tidak merusak
tatanan sosial dan budaya yang telah harmonis. Kaitannya
dengan moderasi beragama, sipakainga’ berarti untuk saling
mengingatkan agar tidak terjadinya konflik akibat hilangnya
rasa saling memanusiaakan. Berikutnya adalah sipakalebbi atau
saling mengasihi dan memuliakan. Sebagai sesama manusia,
konsekuensi logis dari saling memanusiakan adalah saling
mengasihi dan memuliakan satu sama lain tanpa memandang
latar belakang kedudukan, etnis maupun agama setiap orang.
Sipakalebbi mengajarkan manusia untuk menciptakan suasana
kekeluargaan dengan prinsip kasih sayang. Kaitannya dengan
moderasi beragama, sipakalebbi mendorong cinta kasih universal
tanpa dibatasi sekat-sekat primordial etnik maupun agama
(Wahyuddin Halim, Mukhsin, Sabara, Syamsuriza dan Saprila,
wawancara 16/10/2019).

Nilai kearifan lokal tersebut praksisnya dalam kehidupan
sosial masyarakat Makassar tidak lagi terimpelemntasi secara
ideal, namun masih tetap hidup pada sebagian kalangan dan
memberikan pengaruh dalam membangun kehidupan sosial
yang lebih harmonis. Keberadaan tokoh-tokoh agama dan
kultural menjadi katalisator bagi tetap hidupnnya nilai-nila
kearifan lokal tersebut khususnya sebagai inspirasi dalam

110 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



membangun kehidupan kerukunan antarumat beragama yang
harmonis di Kota Makassar.

J. KESIMPULAN

Kota Makassar adalah kota metropolis baru yang rumit dan
penuh dengan persoalan sosial, seperti kota-kota besar lainnya
di Indonesia. Etnisitas Kota Makassar begitu beragam, yang
telah menghantarkan masyarakatnya mengikuti banyak agama
berikut dengan aliran-aliran yang ada di dalamnya.

Dalam kehidupan beragama di Makassar, hubungan
antarumat beragama secara umum sangat baik. Belum ada
sejarah konflik antarumat beragama, kecuali percikan akibat
imbas dari konflik bernuanasa agama seperti kasus Ambon.
Tetapi sejak tahun 2000-an, sudah tidak ada kekerasan terhadap
etnis manapun, termasuk etnis Tionghoa.

Hubungan intern umat Islam secara umum sebenarnya
baik, tetapi terganjal oleh persekusi terhadap komunitas Syiah
dan Ahmadiyah. Persekusi ini telah menodai empat kesepakatan
dasar kehidupan kebangsaan, yaitu Pancasila, konsitusi, NKRI,
dan Bhineka tunggal Tka. Anehnya tindakan intoleran ekstremis
itu mendapat legitimasi dari Pemerintah Provinsi Sulawesi
Selatan dan Pemerintah Kota Makassar, persis seperti Ibnu
Ziyad sang komandan pembantaian Imam Hussaein yang dapat
penghargaan dari Yazid bin Mu'awiyah. Kasus lain adalah adanya
perseteruan antara Salafi dengan Wahdah Islamiyah yang saling
menyesatkan.

Di masyarakat Bugis Makassar, ada beberapa konsep
diri yang secara individu dijaga dan dilestarikan. Tau ‘orang,
maksudnya Antu nikanaya tau akrupa-rupai. Niak tau, tau

Badan Litbang dan Diklat | 111



tojeng. Niak tau poro tau Niak tau, akkanaji na tau; “manusia
itu bermacam-macam. Ada manusia, benar-benar manusia.
Ada manusia sekadar manusia. Ada manusia dikatakan manusia
karena ia dapat berbicara”.

Kedua, siri’ ‘harga diri, yaitu sebuah nilai yang sulit
didefinisikan secara spesifik, sehingga hanya bisa dipahami
secara sempurna oleh penganutnya. Ada yang mengartikan sirs’
sebagai pondasi kokoh orang Makassar: Siri Paccea rikatte, kontu
ballak ia benteng, ia patongko, ia todong jari rinring; “harga diri
dan kesetiakawanan bagi kita, ibarat rumah. Ia adalah tiang,
atap, dan dinding”.

Ketiga, pacce ‘iba; ‘pedih’ atau ‘perih’ Kita memilih membantu
orang yang kesulitan karena pacce.

Keempat, pangngalik ‘perasaan hormat, artinya menghormati
atau segan pada orang lain. Contoh kalimatnya bisa seperti: i
katte tommo kupangngaliki daeng “Artinya, cuma dirimu yang
saya hormati”. Ada juga sipangngaliki “saling menghormati”
Ajaran ini merupakan salah satu dari wujud sipakatau “saling
menganggap manusia’ Ada pesan yang selalu didengungkan
para tetua seperti, punna erokko nipangngaliki, pangngaliki rong
taua “jika ingin dihormati, hormatilah orang terlebih dahulu”.

Kelima, pangngadakkang ‘adat istiadat, artinya menjadi
‘kebiasaan-kebiasaan. Adat merupakan himpunan kaidah-
kaidah sosial dan menjadi tradisi bagi masyarakat, dimaksudkan
untuk mengatur tata tertib masyarakat. Jika marah dan kurang
sopan, maka orang Makassar berkata, tau tena pangadakkang
anne “orang tidak beradat”

112 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



Sementara itu berkaitan dengan toleransi aktif dan moderasi
beragama, masyarakat Makassar Bugis memiliki kearifan lokal
sirri, pesse/pacce, sikapatau, sipakainga’, dan sipakalebi. Sirri secara
harfiah bermakna rasa malu, harga diri atau harkat martabat
kemanusiaan. Siri’berfungsi sebagai motivasi, kontrol sosial, dan
dinamisator sosial melalui rasa tanggung jawab kemanusiaan.
Siri’ adalah perlambang harga diri dan martabat. Oleh kerananya
harus diperjuangkan melalui prestasi, kerja keras, dan komitmen
bersama dalam membangun kemaslahatan bersama. Jika gagal
maka mengakibatkan perasaan malu yang amat mendalam. Rasa
Pesse (Bugis) atau Pacce (Makassar) bermakna pedih, maksdunya
perasaan turut merasakan kepedihan orang lain sekaligus
kepedihan dirinya. Secara sosiologis, pace atau pesse memiliki
makna solidaritas terhadap orang lain sebagai partisipasi sosial
dalam pri kehidupan bersama, karena penilaian harga diri
datang dari lingkungan sosial.

Sipakatau yaitu saling memanusiakan di antara sesama
dalam prinsip kebersamaan dan kesetaraan. Budaya sipakatau
memiliki implementasi makna dan sikap religius, toleran,
kepekaan sosial, komitmen, dan tanggung jawab pada sesama.

Berikutnya sipakainga’yang bermakna saling mengingatkan,
maksudnya tanggung jawab untuk saling memberikan saran dan
kritik yang bersifat membangun dan saling mengingatkan untuk
tidak merusak tatanan sosial dan budaya yang telah harmonis.
Kaitannya dengan moderasi beragama, sipakainga’berarti saling
mengingatkan agar tidak terjadi konflik akibat hilangnya rasa
saling memanusiakan.

Badan Litbang dan Diklat | 113



Terakhir adalah sipakalebbi atau saling mengasihi dan
memuliakan. Sebagai sesama manusia, konsekuensi logis dari
saling memanusiakan adalah saling mengasihi dan memuliakan
satu sama lain tanpa memandang latar belakang kedudukan,
etnis, atau agama. Kaitannya dengan moderasi beragama,
sipakalebbi dapat mendorong rasa cinta kasih yang universal
tanpa dibatasi sekat primordial etnik maupun agama. Sebab,
pesan universal semua agama itu sama.

Di samping kearifan lokal yang sudah dimiliki sejak dahulu,
yang mampu menjaga harmoni sosial dan moderasi beragama,
juga telah muncul banyak penggiat kerukunan dan moderasi
beragama yang diinisiasi kalangan intelektual muda Bugis
Makassar. Ada lebih dari 30 penggiat kerukunan dan moderasi
beragama. Mereka memiliki berbagai program toleransi aktif
dan moderasi beragama. Semua penggiat kerukunan lintas iman
dan moderasi beragama itu diinisiasi kalangan intelektual muda
yang didukung kalangan tua yang didasari semangat yang sama,
yaitu menjaga Makassar dan Sulawesi Selatan dari tindakan
intoleransi, eksklusivitas, radikalisme, dan pelanggaran empat
kesepakatan dasar dalam kehidupan kebangsaan.

K. DAFTAR PUSTAKA

Abou el-Fadl, Khaled M. 2006. Selamatkan Islam dari Muslim
Puritan. Terj. Helmi Mustofa. Jakarta: Serambi Ilmu Semesta.

Arief, Syamsuddin. 2008. Jaringan Pesantren di Sulawesi Selatan
(1928-2005). Jakarta: Badan Litbang dan Diklat Kementerian
Agama RI.

BPS. 2018. Kota Makassar dalam Angka 2018.

114 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



Burhani, Ahmad Mujib. 2019. Menemani Minorotas: Paradigma
Islam tentang Keberpihakan dan Pembelaan Kepada yang
Lemah. Jakarta: Gramedia Pustaka Utama.

Fatwa MUI Nomor 19 Tahun 1997 tentang Nikah Mutah.

Galib, Syamsul Arif. 2019. “Merayakan Ramadan sebagai Bulan
Lintas Iman.” Diakses dalam https://makassar.tribunnews.
com/2019/05/30/merayakan-ramadan-sebagai-bulan-
lintas-iman?page=all. Pada tanggal 30 Mei 2019.

Gibson, Thomas. 2009. The Sun Pursuedthe Moon: Symboli
Knowledge and Traditional Auhority among the Makassar.
Diterjemahkan oleh Nurhady Sirimorok dengan Judul
Kekuasaan, Raja, Syeikh, dan Ambtenaar. Pengetahuan
Simbolik dan Kekuasaan Tradisional Makassar 1300-2000.
Makassar: Ininnawa.

Hamid, Abu. 1994. Syeikh Yusuf Seorang Ulama, Sufi, dan
Pejuang. Jakarta: Yayasan Obor Indonesia.

https://lontar.id/6017/lima-konsep-hidup-orang-makassar/.
Diakses 8/10/2019, jam 14.40 WITA.

Keputusan Komisi A Jjtima’ Ulama Komisi Fatwa Se-Indonesia
Ke-V Tahun 2015 tentang Radikalisme Agama.

Khalikin, Aksanul dan Sugiyarto, Wakhid. 2017. Penolakan
pembangunan masjid milik Muhammadiyah oleh Elit Agama
di Kabupaten Bireun, Aceh.

Koentjaraningrat. 1995. Beberapa Pokok Antropologi Sosial.
Jakarta: Dian Rakyat.

Badan Litbang dan Diklat | 115



Latief, Halilintar. 2005. Kepercayaan Orang Bugis di Sulawesi
Selatan: Sebuah Kajian Antropologi. Program Pasca Sarjana
Universitas Hasanuddin Makassar.

Mappangara, Suriadi dan Irwan Abbas. 2003. Sejarah Islam di
Sulawesi Selatan. Makassar: Lamacca Press.

Matuladda. 1982. Menyusuri Jejak Kehadiran Makassar dalam Sejarah
(1510 -1700). Ujung Pandang: Bhakti Baru, Berita Utama.

Muhdina, Darwis. 2015. “Kerukunan Umat Beragama Berbasis
Kearifan Lokal diKota Makassar”. Dalam Jurnal Diskursus
Islam Volume 3 Nomor 1 tahun 2015.

Nugroho Noto Sutanto. 1982. Sejarah Indonesia. Jakarta: Balai
Pustaka.

Nurman Said. 2009. Masyarakat Muslim Makassar: Studi Pola-
pola Integrasi Sosial antara Muslim Pagama dengan Muslim
Sosorang. Badan Litbang dan Diklat Kementerian Agama.

Patunru, Abdurazak Dg. 1967. Sejarah Gowa Makassar. Yayasan
Kebudayaan Sulawesi Selatan Tenggara.

Pelras, Cristian. 1999. The Bugis. Oxford: Blakswell Publiser’s.

Peraturan Pemerintah Nomor 86 Tahun 1999 tentang nama
Ujung Pandang dikembalikan menjadi Kota Makassar.

Pernyataan deklarasi di Makssar tanggal 15 September 2019 oleh
Aliansi Jalin Harmoni Sulawesi Selatan (LAPAR Sulsel),
LTNU-NU Sulsel, Lakpesdam NU Sulsel, LBH Makassar,
Solidaritas Perempuan Anging Mammiri, OASE Intim, JAI
Makassar, IJABI, Patria, GMKI Makassar, PM STT INTIM,
PHDI, IKAPMII Sulsel, Kontras Sulawesi, AMAN Sulsel,
GP Ansor Sulsel, FOSIS, AMPERA, Gusdurian Makassar,

116 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



Humanity Komunitas, Fatayat, Pakin, Persaudaraan Lintas
Iman, PMII Metro Makassar, Anak Bangsa Institute,
Persudaran Iman Millah Abraham, Pemuda Katolik, ABI,
MAI UKM LKIMB UNM, HM] PPKN FIS UNM, SEJIWA.

Pernyataan Jalin Harmoni Sulsel atas Meningkatnya Aksi
Intoleransi Keagamaan di Kota Makassar, 15 September
2019.

Rekomendasi Rakernas MUI 2014 Nomor 6 tentang
Meningkatkan Kewaspadaan Terhadap Penyimpangan
Syiah.

Sabara. 2018. “Islam Dalam Tradisi Masyarakat Lokal di Sulawesi
Selatan”. Jurnal Mimikri. Volume 4 Nomor 1 Tahun 2018.

Sewang, Ahmad M. 2005. Islamisasi Kerajaan Gowa (Abad XVI
- XVII). Jakarta: Yayasan Obor Indonesia.

Sugiyarto, Wakhid, dkk. 2012. Konflik Kekerasan terhadap
Komunitas Bermadzhab Syiah di Sampang. Puslitbang
Kehidupan Beragama.

Surat Edaran Sekertaris Daerah Provnsi Sulawesi Selatan,
tertanggal 12 Januari 2017 Nomor 450/0224/B.

Surat bernomor 400/402/Kesra/ IX/2019 tertanggal 9 September
2019

Surat Komisi E DPRD Sulsel Nomor: 64/Ko.E/DPRD/X2016.
Tim Peneliti. 2018. Survey KUB. Puslitbang Bimas Agama dan

Layanan Keagamaan.

Udin, Amir. “Cina Makassar: Studi Tinjauan Sejarah.” Diakses
dalam https://www.kompasiana.com/amir/ 55001c
65813311461bfa70e8 /cina-makassar-suatu-tinjauan-sejarah

Badan Litbang dan Diklat | 117



Undang-Undang Nomor 22 Tahun 1999 tentang Pemerintahan
Daerah wilayah Kota Makassar.

Undang-Undang 32 Tahun 2004.

Wahyudi, Chafid. 2011. “Tipologi Islam Moderat dan Puritan:
Pemikiran Khaled M. Abou el-Fadl”. Teosofi, Vol. 1, No.

L. INFORMAN

Arif Ghalif, wawancara pada 8 Oktober 2019.

Asnawi, wawancara pada 16-17 Oktober 2019.

Elga, wawancara pada 13 Oktober 2019.

Elroy Manorbo, wawancara pada 10-13 Oktober 2019.
Marwah (48 tahun), wawancara pada 7-8 Oktober 2019.
Mukhsin, wawancara pada 16-17 Oktober 2019.

Nur Annisa, wawancara pada 16 Oktober 2019.

Pendeta Diks Pasande, wawancara pada 8-16 Oktober 2019

Puang Wulan (penggiat kebudayaan), wawancara pada 8-10
Oktober 2019.

Sabara, wawancara pada 8-17 Oktober 2019.

Saprila, wawancara pada 16-17 Oktober 2019.

Syamsul Arief Ghalieb, wawancara pada 8 Oktober 2019.
Syamsurizal, wawancara pada 16-17 Oktober 2019.
Usman Sofyan, wawancara pada 16-17 Oktober 2019.
Wahyuddin Halim, wawancara pada 16-17 Oktober 2019.

118 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



MODERASI BERAGAMA
DI PULAU BANGKA

Ahsanul Khalikin dan Fathuri SR

A. PENDAHULUAN

Dinamika moderasi adalah sesuatu yang bergerak, elastis,
pejal, tidak stagnan, alias selalu berproses. Inilah yang dicari di
Kepulauan Bangka. Bagaimana masyarakat, pemerintah, dan
stakeholder lain saling bersentuhan, bergumul, bergesekan, dan
bersatu, terutama dalam isu-isu keagamaan.

Kepulauan Bangka merupakan contoh yang unik dalam
dinamika moderasi beragama. Bisa dikatakan inilah miniatur
Indonesia. Karena di sana, meski berpenduduk hanya sekitar
1,5 juta tetapi mewakili berbagai elemen di Indonesia, baik dari
sisi agama maupun sukunya. Selain itu, dinamika hubungan
antaragamanya benar-benar khas. Karena itu, beberapa kali
Kepulauan Bangka mengalami konfilik.

Namun, menariknya masyarakat Kepulauan Bangka
memiliki tradisi dan nilai yang mampu menjaga konflik itu
tetap di bawah kontrol, tidak melebar ke mana-mana. Bahkan
dalam beberapa hal, tradisi lokal yang ada direproduksi secara
massal untuk membina harmoni masyarakat. Momen-momen
keagamaan dijadikan sarana mempersatukan perbedaan ras

Badan Litbang dan Diklat | 119



dan agama. Pun demikian, jargon-jargon besar yang membina
kerukunan senantiasa digaungkan untuk diresapi dan
terinstitusionalisasi dalam masyarakat.

Hanya saja, perkembangan budaya dengan kemajuan
teknologi dan sistem politik dikhawatirkan menggerus sedikit
demi sedikit tradisi, karakter, dan media-media pertemuan
warga. Gesekan-gesekan bisa semakin tajam dan mengundang
konflik yang lebih besar.

Inilah Kepulauan Bangka, miniature Indonesia. Potretnya
memberi gambaran bagaimana Indonesia mendinamisasikan
moderasi yang diperlukan untuk mempersatukan warga yang
kian rentan akan konflik.

B. SELAYANG PANDANG PULAU BANGKA
Sejarah Kepulauan Bangka

Kepulauan Bangka merupakan satu kesatuan dengan
Pulau Belitung, sebagai provinsi ke 31 dengan nama Bangka
Belitung. Kepulauan Bangka memiliki sejarah panjang dengan
posisi strategis, yang menghubungkan Cina, India, Arab, dan
kepulauan Nusantara. Saat dijajah oleh Inggris, nama Bangka
pernah diubah menjadi Duke of York’s Island oleh Sir G. Elliot
Earl of Minto, Gubernur Jenderal Inggris di India.

Luas wilayah Kepulauan Bangka 11.693.54 km2. Di sebelah
utara berbatasan dengan laut China Selatan; di sebelah Timur
berbatasan dengan selat Gaspar, selat Karimata, dan Pulau
Belitung; di sebelah selatan berbatasan dengan laut Jawa; di
sebelah barat berbatasan dengan Selat Bangka dan Pantai Timur
Pulau Sumatera. Terdapat lima wilayah di Kepulauan Bangka:

120 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



Bangka, Bangka Barat, Bangka Tengah, Bangka Selatan, dan
Pangkalpinang.

Posisi ini menjadikan Kepulauan Bangka berada pada
arus sejarah Nusantara dan dunia. Bangsa Belanda, Inggris,
Portugis, Arab, dan China serta berbagai suku lain di Nusantara
menjadikan Kepulauan Bangka sebagai tempat persinggahan.
Tidak sedikit para pendatang yang hidup menetap hingga turun
temurun. Interaksi sejarah yang panjang itu telah membentuk
budaya dengan beragam kesenian daerah. Suku-suku di sana
juga hidup berdampingan. Masyarakatnya pun yang terbuka dan
menerima keberadaan pihak lain.

Kata bangka, memiliki tiga arti. Pertama bangka, berasal
dari kata wangka, yaitu timah sebagai barang tambang yang
banyak ditemukan di pulau Bangka. Kedua, bangka berarti
bangkai. Nama ini diberikan oleh seorang bangsawan Portugis
bernama Sri Gading yang menemukan jejak kehidupan di
daerah-daerah sekitar rawa-rawa, pondok kecil. Di situ terdapat
mayat perempuan dan laki-laki. Ketiga, bangka berasal dari kata
wangkang (bahasa Cina), berarti perahu. Ini terkait dengan kisah
pembuatan perahu pada masa lalu di daerah pesisir Kalimantan
Barat, tepatnya di Bangka dan Belitung.

Penduduk pribumi Bangka dikenal dengan urang bangka.
Urang Bangka adalah komunitas tua yang telah menetap di
Bangka. Setidaknya terdapat empat etnis yang terdapat di
Bangka: Orang Darat, Orang Laut, Orang Cina, dan Orang
Melayu. Keempatnya saling berinteraksi sehingga membentuk
budaya sendiri. Sebelum menjadi Melayu, penduduk pribumi
Bangka disebut urang lom. Orang Melayu Bangka mungkin saja

Badan Litbang dan Diklat | 121



berasal dari luar pulau tersebut, karena sebutan Melayu yang
agak awal berasal dari sebuah kerajaan yang berpusat di hulu
Sungai Jambi.

a. Orang Darat dan Orang Laut

Orang Darat dan Orang Laut Bangka yang juga disebut
urang lom. Orang Laut menempati beberapa tempat, yaitu
pantai Teluk Kelabat, Mantung, Muara Sungai Kampa, Muara
Kurau dan sebagian kecil Lepar. Mereka dikenal sangat handal di
perairan Malaya, menangkap tripang dan agar-agar. Sejak dulu
mereka sudah terbiasa dihadapkan dengan situasi perairan yang
rawan -begitu banyaknya perompakan terjadi perairan Riau,
yaitu wilayah yang terbentang dari Anambas Natuna hingga
Bangka dan Belitung di sebelah selatan serta pantai Timur
Sumatera hingga Kalimantan Barat, diperkirakan 300 tahun
sebelum Masehi.

Orang Darat atau disebut juga hill people adalah mereka
yang memiliki kegiatan primer, yaitu berume dan berladang
yang menghasilkan padi cerak dan padi ketan atau pulut.
Mereka mencari tempat-tempat tersebut dekat dengan sumber
mata air, tidak di atas bukit-bukit. Kegiatan peladangan secara
umum dimulai dari kegiatan mencari lahan, membakar lahan
hasil tebasan, memanduk (membakar hasil tebasan yang tersisa),
menggalaeng (membuat petak-petak lahan) dan memarung
(menetapkan petak lading untuk dibangun pondok ume atau
panggung), nugal dan mene atau menanam lahan dengan padi
cerak atau padi ketan serta tanaman palawija lainnya sepeti
cadur dan timun darat.

122 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



Orang Darat dan Orang Laut yang juga disebut orang Lom
secara umum memiliki ketergantungan kepada alam. Satu hal
yang membedakan orang Lom dengan komunitas lainnya adalah
pemberlakuan aturan dalam sistem sosial dan sistem budaya
yang bersumber dari tradisi nenek moyang dan tetap bertahan di
tengah perubahan zaman. Tradisi leluhur terinternalisasi dalam
diri melalui keyakinan bahwa mereka dilahirkan dari kekuatan
alam semesta. Kesadaran tersebut menimbulkan kepercayaan
antara diri (manusia) memiliki hubungan dialektika yang
dinamis dengan lingkungan sekitar seperti hutan, tanah, air, dan
gunung serta makhluk hidup lainnya.

Dalam prakteknya, Urang lum tidak mengenal ritual ibadah,
tapi cukup melalui kontemplasi layaknya bersemedi, sebagai
sarana merenung dan merefleksikan diri. Ritual kontemplasi
menjadi wahana Orang Lom untuk berkomunikasi dengan alam
dan nenek moyang. Kontemplasi mempengaruhi kebiasan hidup
Orang Lom yang berpindah-pindah. Keramaian bagi Orang
Lom adalah neraka kehidupan yang merusak tatanan nilai-nilai
kontemplasi dan memperlebar jarak kedekatan jiwa dengan
kekuatan-kekuatan alam yang selama ini telah menyatu. Dya
magis kontemplasi ini menjadi basis meneguhkan kepercayaan
mereka untuk selalu menghormati, menjunjung dan menjaga
tradisi yang telah diwariskan nenek moyang. Mereka percaya
setiap perwujudan alam memiliki roh atau kekuatan yang
selalu menjaga dan mengawasi hidup manusia. Jika mereka
mengingkari hal ini dipercaya bahwa mereka akan mendapat
kutukan di dalam kehidupannya.

Badan Litbang dan Diklat | 123



Pemahaman tentang ritual, kutukan, pantang larang,
mantera dan jampi-jampi dalam kosmologi Orang Lom
merupakan perwujudan dari kaidah-kaidah sosial. Pertama,
keberadaan adat dan ritual dianggap sebagai unsur pembentuk
proses hubungan dan integrasi dengan alam. Proses menyatunya
kehidupan manusia dengan alam menunjukkan adanya ikatan
yang sangat kuat, karena kuatnya faktor sentimen kepercayaan
yang meyakini bahwa segala bentuk perilaku atau tindakan
manusia terhadap alam akan menentukan keseimbangan dan
keberlanjutan kehidupan. Dalam mencapai titik keseimbangan
itulah peran ritual adat Orang Lom menjadi aspek yang sangat
bernilai. Elemen ritual diyakini memiliki makna-makna dan
simbol-simbol yang dianggap sakral, sehingga ritual merupakan
suatu mekanisme yang digunakan dalam proses hubungan
kehidupan manusia dengan alam spiritual yang bertujuan
mendapatkan kehidupan yang seimbang dan romantik.

Kedua, ritual selalu bergandengan dengan pembacaan
mantra, jampi-jampi dan doa-doa dalam setiap upacara adat
Orang Lom. Ritual adat Nujuh Jerami dan Nambek Kubur
dalam prosenya, menunnjukkan bahwa terdapat elemen sakral
yang berperan penting dalam proses hubungan manusia
dengan manusia serta manusia dengan alam. Dengan kata lain,
ritual adat dapat membentuk sebuah etika yang mengandung
himpunan peraturan, perintah dan larangan serta sanksi yang
berguna dalam mengatur perilaku atau tindakan individu dalam
interaksi sosial sehari-hari.

Ketiga, salah satu aspek penting dalam elemen ritual adalah
pantang larang. Pantang larang adalah suatu konsep yang
mengandung unsur membentuk peraturan yang tidak boleh

124 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



dilakukan. Sebagai contoh larangan bagi perempuan hamil
duduk di tangga rumah karena tangga rumah ditengarai sebagai
pelintasan roh-roh.

Ketiga aspek di atas tidak akan berjalan serasi dan seimbang
tanpa adanya pranata sosial. Kelembagaan adat Orang Lom
merupakan pranata sosial yang memiliki tugas menjaga dan
memelihara tradisi serta keyakinan leluhur yang masih asli.
Dengan demikian, lembaga adat terdapat di Dusun Air Abik
berperan institusi lokal yang mempunyai kuasa tersendiri dalam
mengatur tata kehidupan masyarakatnya. Setiap ritual dipimpin
oleh ketua adat, ia merupakan pemangku adat, pembina segala
aktivitas sosial, sekaligus juru kunci atau pemegang warisan
budaya serta adat istiadat yang terus menjaga keaslian dan
kemurnian dari seperangkat adat yang berlaku dalam pranata
sosial masyarakat Lom.

Orang Lom di Mapur dan Air Abik sejak dulu telah
memiliki wilayah pemerintahan dan politik, ekonomi, sosial dan
budaya yang diatur sedemikian rupa oleh tokoh adat. Walaupun
sekarang ini adat istiadat dan sistem primordial tersebut sudah
mulai terkikis dengan kemajuan dan perkembangan zaman.
Namun, secara substansi hukum dan tradisi yang berlaku dalam
masyarakat Lom masih terjaga sampai saat ini.

Hutan dalam pandangan Orang Lom memiliki fungsi seperti
hutan rakyat pada umumnya, yaitu meliputi fungsi ekonomi,
fungsi perlindungan dan fungsi keindahan. Namun terdapat
perbedaan mendasar dalam cara produksinya. Pengelolaan
hutan Orang Lom lebih berlandaskan nilai spiritual agama
(adat) berdasarkan pada pemenuhan kebutuhan ekonomi dan
kearifan lokal masyarakat. Hal lain yang membedakan adalah

Badan Litbang dan Diklat | 125



tujuan pengelolaan hutan yang ingin dicapai. Umumnya tujuan
pengelolaan adalah untuk memperoleh keuntungan dan nilai
ekonomis yang sebesar-besarnya dari hutan, sedangkan tujuan
pengelolaan hutan Orang Lom adalah untuk melestarikan alam
sesuai dengan perintah agama (sekaligus memberdayakan
penduduk dalam segi ekonominya. Bagi mereka, ajaran agama
bukan dogma, namun dapat diterapkan dalam kehidupan
masyarakat.

Orang Lom relatif tidak dekat dengan Islam, bahkan
memiliki pandangan yang buruk. Islam dianggap asing dan
jahat. Orang tua Lom melarang anak-anak mereka yang sekolah
ikut mengaji dan mengikuti pelajaran agama Islam dan juga
menggunakan atribut muslim seperti jilbab pada saat hari-hari
tertentu di sekolah seperti hari Jumat. Selain sikap di atas, Orang
Lom tidak memilih Islam sebagai agama “palsu” pada identitas
di kartu penduduk mereka. Mereka cenderung memilih agama
Buddha atau Kristen sebagai agama mereka dengan alasan agar
mereka tidak bingung jika ditanya mengenai kecakapan ritual-
ritual agamanya, plus mereka dapat dengan bebas memakan
binatang apapun seperti anjing, babi, kera, kadal, dan ular.

b. Orang Melayu

Menurut Abdullah Idi perihal asal usul orang Melayu
Bangka dapat diklasifikasi menjadi dua teori mengenai
perpindahan mereka, yaitu, pertama, berasal dari suatu daerah
di Indonesia yang pindah melalui Semenanjung kemudian
menyeberang ke pulau-pulau terdekat, yakni Kalimantan,
Sumatera, Filipina; kedua, mereka berasal dari Cina Selatan
menyebrang ke Kalimantan dan Filipina. Orang-orang Melayu

126 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



itu disebut “kelompok Neolitik”, dan seringkali dipanggil Proto-
Melayu. Masyarakat Proto-Melayu sudah mulai menetap dalam
kelompok-kelompok besar di tepi laut dan muara sungai.
Mereka membuka lahan sawah dan menangkap binatang, ikan di
sungai dan juga di laut. Mereka juga melakukan barter terbatas.
Di kalangan masyarakat pantai tersebut munculah kelompok-
kelompok individual yang diterima sebagai pemimpin, karena
mereka lebih kuat dan memiliki status lebih tinggi dari kelompok-
kelompok lainnya. Setelah itu berdatanganlah penduduk luar
ke daerah ini melalui perdagangan dan jalan lainnya sehingga
persentuhan tersebut berpengaruh terhadap pembaharuan
peradaban mereka.

Penyebaran orang Melayu terjadi sekitar tahun 1.500 SM.
Mereka tersebar dari Asia Selatan ke Asia Tenggara, sebagian
mereka tiba dan menetap di Kepulauan Nusantara. Dalam
studi Prof. Kong Yuanzhi: Silang Buday Tiongkok Indonesia,
penyebaran itu terdiri dua gelombang. Pertama, orang Melayu
Tua atau Proto Melayu. Negrito dan Wedda, yang masing-masing
adalah ras asli di Kepulauan Nusantara berbaur dengan atau
terdesak ke daerah pinggir oleh Melayu Tua tersebut. Kedua,
yang disebut Melayu Muda (Deutro Melayu) terjadi sekitar
200-300 tahun SM. Melayu muda ini membaur dengan Melayu
Tua, atau mendesak sebagiannya ke daerah pinggiran. Orang-
orang Proto Melayu yang terdesak dan lari ke tepi-tepi laut
dan pulau-pulau, yang kini dikenal sebagai Suku Laut. Mereka
yang lari ke hutan-hutan dikenal sebagai orang-orang Talak
Mamak, Sakai, dan Semang di Malaysia. Sedangkan orang-orang
Deutro Melayu merupakan asal mula suku Melayu saat ini yang
disebut sebagai orang melayu Riau, yang mendiami Kepulauan

Badan Litbang dan Diklat | 127



Riau, termasuk Lingga, Singkep, Natuna, Anambas, Bengkalis,
Rupat, Selatpanjang, Indragiri, dan Kepulauan Bangka Belitung
sekarang ini.

Orang Melayu menurut ahli sejarah Bangka diidentikkan
dengan Islam. Orang Melayu pasti agamanya Islam. Pun
demikian, jika ada Orang Darat atau Orang Laut yang masuk
Islam, maka kemudian disebut sebagai Melayu, karena
keislamannya.

Hal ini muncul pada masa kerajaan Pasai, yaitu pasca
Majapahit, abad ke 14 M. Komunitas Islam sekaligus Melayu
tersebut tersebar dari Malaka ke penjuru Nusantara. Masyarakat
Melayu merupakan penduduk yang menetap di semenanjung
Tanah Melayu (Malaysia), Singapura, Thailand Selatan, Pesisir
Timur Sumatera (tepi Selat Malak dan Laut Cina Selatan),
yaitu: Temiang, Langkat, Deli Serdang, Asahan, Labuhan
Batu, Riau, Pesisir Jambi, Pesisir Palembang, Bangka, Belitung,
selanjutnya wilayah Kalimantan Barat, Serawak, Brunai serta
beberapa wilayah diaspora seperti Kompong Chom (Kamboja)
di Srilangka dan Afrika Selatan. Penduduk Melayu di Kepulauan
Melayu disebut “The Malay Archipelago” Orang Islam di Bangka
adalah orang Melayu, berbahasa Melayu, dan memiliki adat
istiadat Melayu.

Lebih rinci, Islam masuk di Bangka, menurut Teungku

Sayyid Deqy, terjadi dalam beberapa gelombang, dapat diurutkan
sebagai berikut:

1. Padaabad X-XII, islamisasi di Bangka terjadi sekitar wilayah
Pejam, Gunung Pelawan, Gunung Cundong, Air Abik,
Tuing, dan Mapur yang dibawa oleh Syaikh Syarif Abdul

128 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



Rasyeed dari Hadhramaut Yaman yang dikenal dengan
nama Akek Antak.

6. Padaabad XIII-XIV, islamisasi di Bangka dibawa oleh Syaikh
Sulaiman yang lebih banyak dilakukan di wilayah Maras dan
wilayah Kota Kapur.

7. Pada abad XV, islamisasi di Bangka dilakukan oleh armada
perang Demak yang singgah di Bangka di wilayah Tengkalat-
Pejam, Gunung Pelawan, dalam perjalanannya ke Malaka
untuk menyerang Portugis.

8. Pada abad XV-XVI, islamisasi di tanah Bangka dilakukan
oleh Syeikh Cermin Jati dan keturunannya yang meliputi
wilayah Pejam-Tengkalat, Gunung Palawan, Gunung
Cundong, Simpang Tiga, Air Abik, Mapur, Maras, Tiang
Tarah, Bangkakota, dan Permis.

9. Pada akhir abad XVI-XIX, islamisasi di Bangka menjadi
lebih variatif dengan datangnya Panglima Tuan Syarah,
Sultan Johor, Raja Alam Harimau Garang, Ratu Bagus dari
Kesultanan Banten, kemudian kesultanan Palembang dalam
beberapa periode, dan terakhir dilakukan oleh para ulama
Banjar termasuk Syeikh Siddiq, Gusti Kacil (Gusti Abdul
Madjid), dan KH. Khotamar Rasyid.

Pengaruh Islam menghunjam dalam berbagai aspek,
termasuk perayaan-perayaan hari-hari besar, prosesi pernikahan,
peringatan kematian, dan aspek kehidpan lainnya. Contoh
kecil saja, diantaranya tampak dari perkembangan pakaian-
pakaian penutup aurat. Dikatakan bahwa pakaian yang lapang
menyimbolkan lapang hati, tidak susah dengan persoalan yang
dihadapi karena tidak ada benang yang kusut yang tidak dapat

Badan Litbang dan Diklat | 129



diurai dan tak ada air yang keruh yang tidak dapat dijernihkan.
Melalui kesepakatan dan kerapatan adat yang menerapkan
aturan-aturan yang layak dan patut serta aturan dan ajaran
agama serta ketentuan-ketentuan hukum positif lainnya. Dengan
berlapang hati maka “Kalau hiruk di hulu di-kehulukan, hiruk di
hilir di-kehilirkan, dan kalau hiruk di tengah dikampungkan.
Dengan aturan dan mekanisme tersebut, maka terciptalah
keserasian dan keseimbangan di antara anggota masyarakat
dan lingkungannya. Berbagai persoalan yang telah diputuskan
melalui “bulat aik karena bulo, bulat kate karena mufakat” akan
diterima dengan lapang dada.

c. Orang Cina/Tiongkok

Adapun yang bukan Melayu dan menetap di Bangka adalah
orang Cina —juga disebut orang lom, karena belum besunat
(dikhitan) atau belum beragama Islam. Orang Cina di Pulau
Bangka mulanya adalah para migran pada saat terjadinya
industrialisasi di Eropa pada abad ke-17 M yang dipekerjakan
di sektor pertambangan timah. Kemudian dalam jumlah agak
besar terjadi pada abad ke 18 M. Pada saat itu Kesultanan
Palembang juga mendatangkan kuli-kuli Cina Daratan yang
kemudian disebar di beberapa daerah di Pulau Bangka. Proses
pembauran pun terjadi antara orang Cina dengan penduduk
pribumi Bangka, komunitas Melayu.

Bangka sebagai pulau penghasil timah, pada mulanya
dalam proses penambangan dilakukan secara tradisional. Tentu
cara ini cenderung lambat sehingga menghasilkan timah yang
sedikit. Oleh karena itu, pada abad 17 M Sultan Palembang
mengirimkan orang-orangnya ke Semenanjung Negeri Tiongkok

130 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



untuk mencari tenaga-tenaga ahli penambangan timah. Sebab,
di Tiongkok memulai penambangan timah lebih awal dibanding
Bangka, sehingga teknologi yang digunakan sudah mengalami
banyak kemajuan.

Di Tiongkok, orang-orang yang ahli dalam penambangan
timah adalah Orang Cina Hakka. Sejak kedatangan mereka,
cara dan peralatan penambangan timah pun semakin maju dan
berkembang, di mana digunakan teknologi baru dengan tehnik
pompa. Selain tehnik eksplorasi, Hakka juga membawa teknik
peleburan termutakhir pada zaman itu. Sebelum kehadiran
mereka di Bangka teknik yang digunakan adalah dengan
menggunakan perapian kecil dengan memanfaatkan batang
bamboo, dan dijaga oleh satu orang saja, dengan memanfaatkan
batang kelapa. Setiap tungu dijaga 5-6 orang secara bergiliran.
Api tungku dibiarkan menyala dengan besar dan stabil.

Kerjasama orang Cina Hakka dengan Sultan Palembang
berjalan baik dan mesra. Hal ini terbukti adanya perkawinan
antara keturunan Lim To Khian (Lim Tau Kian) dengan anak
Sultan. Lim To Kian adalah salah satu Hak Ngin Marga Lim
yang awal mendiami Pulau Bangka. Selain Lim Tau Kian, juga
ada Bun A Siong. Ia menjadi kapitan bagi orang Hakka di Belo,
Muntok. Selain keduanya, pun terjadi pembauran mereka
dengan penduduk pribumi Bangka, Komunitas Melayu.

Karena itu, dalam perkembangannya, keempat etnis
tersebut saling mewarnai satu sama lain sehingga tidak ada yang
lebih dominan. Dalam hal bahasa pun, orang Bangka memiliki
beragam bahasa dengan dialek-dialek tertentu. Satu desa dengan
desa yang berdekatan belum tentu memiliki dialek dan logat
yang sama.

Badan Litbang dan Diklat | 131



Dari pembauran antaretnik ini, maka kemudian muncul
istilah Tong Ngin Fan Ngin Jit Jong, yang pertama kali
dipopulerkan Mantan Gubernur Provinsi Bangka Belitung
Periode 2002-2007 Hudarni Rani yang sekarang ini menjabat
sebagai Anggota DPD RI. arti dari semboyan ini adalah Melayu
dan Cina sama saja. Karena populer, istilah itu terus menggema
sehingga tidak ada pengotak-kotakan antara Cina dan Melayu,
mereka bersatu, hidup rukun dalam perbedaan yang disatukan
dengan Bhineka Tunggal Ika.

Kepulauan Bangka Saat ini

Kepulauan Bangka sebagai pusat dari Provinsi Kepulauan
Bangka Belitung sebelumnya adalah bagian dari Sumatra Selatan,
namun menjadi provinsi sendiri bersama Banten dan Gorontalo
pada tahun 2000. Provinsi Kepulauan Bangka Belitung didirikan
berdasarkan Undang-Undang Nomor 27 Tahun 2000 tentang
Pembentukan Provinsi Kepulauan Bangka Belitung tanggal 21
November 2000 yang terdiri atas Kabupaten Bangka, Kabupaten
Belitung dan Kota Pangkalpinang. Pada tahun 2003 berdasarkan
Undang-Undang Nomor 5 Tahun 2003 tanggal 23 Januari 2003
dilakukan pemekaran wilayah dengan penambahan 4 kabupaten
yaitu Bangka Barat, Bangka Tengah, Bangka Selatan dan Belitung
Timur. Provinsi Kepulauan Bangka Belitung merupakan
pemekaran wilayah dari Provinsi Sumatra Selatan.

Provinsi muda ini terbagi atas tujuh daerah tingkat dua,
yaitu:

1. Kabupaten Bangka (ibu kota: Sungailiat): Sejak masih

bergabung dengan Sumatra Selatan maupun setelah lepas,
Kabupaten Bangka merupakan kabupaten dengan jumlah

132 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



penduduk terbanyak. Saat lepas dari Sumsel, luas Kabupaten
Bangka meliputi 91% luas pulau Bangka (11.000 km2),
namun pada tahun 2003 Kabupaten Bangka dimekarkan
menjadi 4 kabupaten. Oleh karena itu, Kabupaten Bangka
juga dikenal sebagai Kabupaten Bangka Induk.

Kabupaten Belitung (Ibu kota: Tanjungpandan: Pada
awalnya meliputi seluruh Pulau Belitung dan pulau kecil di
sekitarnya, namun pada tahun 2003 dimekarkan menjadi 2
kabupaten.

Kabupaten Bangka Barat (ibu kota: Muntok): Merupakan
kabupaten hasil pemekaran Kabupaten Bangka pada
tahun 2003. Kabupaten Bangka Barat merupakan titik
penyeberangan yang menghubungkan Bangka dengan
Sumatra Selatan melalui Pelabuhan Mentok yang
merupakan salah satu pelabuhan tersibuk di Indonesia. Kota
Mentok sendiri merupakan pusat pengolahan timah Bangka
serta tempat Bung Karno, Bung Hatta, Moh. Roem dan
pemimpin nasional lain diasingkan selama masa revolusi
mempertahankan kemerdekaan.

Kabupaten Bangka Tengah (ibu kota: Koba): Merupakan
kabupaten hasil pemekaran Kabupaten Bangka pada
tahun 2003 merupakan pusat perikanan Bangka Belitung.
Sepanjang jalan raya Pangkal Pinang-Koba (60 km) terdapat
pantai indah tepat di sisi jalan terutama di Desa Penyak dan
Kurau.

Kabupaten Bangka Selatan (ibu kota: Toboali): Merupakan
kabupaten hasil pemekaran Kabupaten Bangka pada tahun
2003. Daerahnya meliputi bagian selatan Pulau Bangka,

Badan Litbang dan Diklat | 133



termasuk pulau-pulau kecil seperti Pulau Lepar, Pulau
Pongok dan Pulau Nanas. Kabupaten Bangka Selatan
merupakan pusat penghasil beras Kepulauan Bangka
Belitung. Juga merupakan daerah tujuan transmigran dari
Jawa Barat, Jawa Tengah dan Jawa Timur.

6. Kabupaten Belitung Timur (ibu kota: Manggar): Merupakan
pemekaran Kabupaten Belitung tahun 2003. Tempat ini
merupakan tempat “Laskar Pelangi” yang ditulis Andrea
Hirata.

16. Kota Pangkal Pinang: Merupakan ibu kota Provinsi
Kepulauan Bangka Belitung yang ditetapkan sejak tahun
2002. Kota terbesar dan teramai di provinsi ini. Sebelumnya
merupakan ibu kota Kabupaten Bangka, namun pada tahun
1971 ibu kota Kabupaten Bangka pindah ke Sungai Liat dan Kota
Pangkal Pinang menjadi kota sendiri. Kantor pusat PT. Timah
Tbk. berada di wilayah ini.

a. Jumlah penduduk sesuai dengan agama

Sesuai data per September 2019 oleh Kantor Wilayah
Kementerian Agama Provinsi Bangka Belitung penduduk
Bangka Belitung terdiri atas 6 agama dengan rincian sebagai
berikut:

134 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



Islam Kristen | Katolik| Hindu | Buddha | Konghucu

Kab/kota o E o & %o o
BN s . . S| I = <
3 3 | Gereja | Gereja | Pura | = s g <
= | = “leg| g | S
Pangkal
. 89 | 97 32 3 10 |15]| 51 | 40 1
Pinang
Kabupaten
175 | 230 58 6 9 22| 60 79 2
Bangka
Kabupaten

Bangka 111 | 143 | 20 10 7 |19] 30 4 1
Tengah

Kabupaten
Bangka 175 | 75 28 2 8 18 | 27 47 2

Barat

Kabupaten
Bangka 158 | 199 15 5 2 2|15 25 0

Selatan

Kabupaten
135 | 111 13 1 6 17| 35 12 2

Bangka

Kabupaten
Belitung 173 | 37 11 3 4 23| 26 16 2

Timur

Jumlah 1016| 892 | 177 30 46 [116]244 | 223 10

Badan Litbang dan Diklat | 135



Perkiraan Jumlah Pemeluk Agama <
E
y s | 8 |2%
No | Kab/Kota g § = 3 = = g 5
K 2| 8| E| 3 | ®|£ 5§
SR R S U B - S - R -
7 }5)
A
Kota
1 |Pangkal 208.574 (10.750| 9.502 | 81 |19.651 |24.100|258.560
Pinang
Kabupaten
2 328.989 |12.352| 3.537 | 13 [43.178|24.100(412.269
Bangka
Kabupaten
3 |Bangka 196.243 | 1.995 | 1.375 | 47 |10.684 |10.684|216.837
Tengah
Kabupaten
4 |Bangka 232.945 | 1.150 | 1.070 | 328 | 4.053 | 6.516 |246.062
Selatan
Kabupaten
5 |Bangka 222.434 | 2.299 | 732 | 22 |15.332| 602 |18.987
Barat
Kabupaten
6 . 207.424 | 2.867 | 1.165 [1.213|18.605 | 218 |231.492
Belitung
Kabupaten
7 |Belitung 142.475 | 1.540 | 495 11 [11.211|11.211{156.004
Timur
Jumlah
seprovinsi |1.539.084(32.953|17.976|1.715|122.714|48.203 |156.004
Babel
Persentase (%)| 87,3 1,9 1,0 | 0,1 7,0 2,7

136

Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia




b. Karakter Masyarakat Bangka

Disebutkan bahwa salah satu karakteristik manusia Bangka
adalah friendly dan terbuka. Friendly merujuk kepada makna
kuat kecenderungan untuk guyub, untuk berteman, yang terlihat
pada keseharian orang-orang Bangka yang “senang bekisah”
Tradisi ini mengindikasikan bahwa manusia Banga Belitung
dalam sikap keseharian dalam pertemanan “mengalah” untuk
menjaga keguyuban itu.

Hal ini sejalan dengan sejarah dari Bangka sendiri yang
memang sejak dulu menjadi persinggahan dari berbagai etnis
atau suku. Masyarakatnya yang terbuka terhadap orang asing
dilatarbelakangi karakternya yang memang friendly dan terbuka
ini.

Meski demikian, gesekan antarkelompok juga bukan
hal yang tabu. Perbedaan budaya dan agama berpotensi
menimbulkan konflik. Oleh karena itu, menurut data mutakhir,
sejak reformasi di Bangka menurut Kantor wilayah Kementerian
Agama Provinsi Bangka Belitung mencatat sejak tahun 2007
telah terjadi 6 peristiwa intoleransi, yaitu:

1. Konflik Aliran Jemaat Ahmadiyah

Terkait Ahmadiyah terjadi dua kali. Pertama pada 8 Januari
2007 di Kampung Srimenanti, Kecamatan Sungailiat, Kab Bangka
Induk. Adanya aktivitas Jemaat Ahmadiyah Cabang Bangka
oleh Jamaluddin Feeli menimbulkan reaksi penolakan oleh
berbagai ormas di Bangka. Akhirnya dilakukan musyawarah
antarpengurus Ahmadiyah dengan tokoh masyarakat, lurah,
Kepala Lingkungan, Kapolsek Sungailiat, Kepala KUA Sungailiat,

Badan Litbang dan Diklat | 137



Polres Bangka, MUI Bangka, Pengurus Muhammadiyah, dan
Ketua NU.

Dari musyawarah ini dihasilkan beberapa butir kesepakatan:

Jemaat Ahmadiyah tidak diperbolehkan melakukan segala
aktifitasnya

Tidak boleh mendirikan sholat Jum’at di rumah dan
menjadikan Sri Meranti sebagai Pusat Penyebaran Aliran
Jemaat Ahmadiyah

Jemaat Ahmadiyah diberi kesempatan untuk menyebarkan

aliran Ahmadiyah di daerah yang belum menganut agama

Tanggal 3 September 2010 kasus gesekan dengan Ahmadiyah

kembali terjadi. Tuntutan masyarakat dan Ormas diarahkan

kepada Pemda Kabupaten Bangka, karena dianggap selama
ini tidak tegas terhadap Ahmadiyah. Oleh karena itu mereka
membuat tuntutan sebagai berikut:

Membubarkan dan melarang segala bentuk aktivitas Jemaat
Ahmadiyah

Membekukan segala asset milik Jemaat Ahmadiyah

Memulangkan mubaligh Syarif Hidayatullah ke daerah
asalnya dan melarang yang bersangkutan berdomisili di
wilayah Bangka

Meminta aparat penegak hukum untuk menjamin tidak
terjadinya kembali kegiatan Ahmadiyah di wilayah hukum
Kabupaten Bangka

Dari empat tuntutan ini akhirnya diputuskan dua hal:

Jemaat Ahmadiyah dan segala aktifitasnya di kelurahan Sri
Meranti dan sekitarnya dibubarkan

138 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



Pengurus Ahmadiyah menerima pembayaran ganti rugi
asset milik mereka dari Pemda Kabupaten Bangka. Oleh
karena itu segala asset berupa tanah dan bangunan milik
Jemaat Ahmadiyah dikuasai oleh Pemda Kabupaten Bangka
Pembangunan Sekolah Menengah Agama Katolik

Pada 11 April 2012 pembangunan Sekolah Menengah

Agama Katolik di Desa Mangkol Kabupaten Bangka Tengah

mendapat penolakan dari pengurus masjid Nur Kartini Desa

Mangkol, meskipun sudah melampirkan 588 tanda tangan dari

masyarakat sekitar. Dari pihak Pemda Bangka sendiri belum

mengeluarkan persetujuan dikarenakan belum memenuhi

persyaratan ydimaksud sesuai dengan UU No 55 tahun 2007

tentang Izin mendirikan lembaga agama dan keagamaan, di

antaranya:

Izin dari Kanwil Kemenag Kepulauan Bangka Belitung
adalah di Desa Air Mesu

Izin Kades dikeluarkan oleh Kades yang sudah habis masa
baktinya

Izin BPD di bawah tekanan

Pihak keuskupan belum pernah mengadakan sosialisasi

tentang pendirian sekolah seminari kepada masyarakat
umum

Pendirian lembaga pendidikan harus memiliki izin prinsip
dari Kemenag, izin yang ada lokasinya di Kota Pangkalpinang

Dari beberapa hal ini kemudian pada 16 April 2012 Forum

Pimpinan Daerah menyatakan akan dilakukan peninjauan ulang

terhadap pembangunan sekolah seminari. Akhirnya, 26 April

Badan Litbang dan Diklat | 139



2012 DPD-BKPRMI Kabupaten Bangka Tengah memberikan
surat pernyataan tidak setuju terhadap pembangunan sekolah
seminari kepada bupati Bangka Tengah. Keputusan ini
menjadikan Keuskupan Pangkalpinang memutuskan untuk
membangun sekolah seminari di Kota Pangkalpinang di area
komplek sekolah dan Rumah Sakit Bhakti Wara

3. Pelarangan aktivitas Jamiatul Islamiyah

Masyarakat Desa Jelutung II Kecamatan Simpang Rimba
Kabupaten Bangka Selatan merasa resah dengan kehadiran
Jami‘atul Islamiyah yang dianggap menimbulkan perpecahan di
masyarakat. Hal ini dipicu beberapa hal:

« Adanya perbedaan rakaat dalam salat tarawih
o Melaksanakan salat id sendiri di Musholla Nurul Huda

o Zakat fitrah pengikut Jamiyatul Islamiyah tidak sepenuhnya
didistribusikan ke mustahiq sekitar, tetapi dibawa ke
Palembang oleh guru besar Jamiyatul Islamiyah atas nama
KH. Ahmad Apandi

Menyikapi hal ini kemudian pada 10 Oktober 2012 diadakan
pertemuan antara Kepala KUA Simpang Rimba, Kades Jelutung
II, Sekretaris Kecamatan Simpang Rimba, Kapolsek dan P2N,
Sekdes, tokoh masyarakat, tokoh agama, serta Ketua Jamiyatul
Islamiyah (Ibnu Katsir). Hasil dari rapat ini adalah sebagai
berikut:

o Pengajian agama yang mengatasnamakan Jamiyatul
Islamiyah di Desa Jelutung II dihentikan

o Tidak ada lagi pemanggilan ustadz pengajian dari Desa
Jelutung II ke Mushollah Nurul Huda di Desa Jelutung II

140 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



» Kegiatan salat id dan tarawih dilaksanakan di masjid Jami’
Desa Jelutung

o Pembayaran zakat fitrah dikoordinasikan dengan Amil
Zakat Desa Jelutung II

4. Kuburan Muslim Terdapat Palang Salib

Pada tanggal 17 Agustus 2011 di Desa Air Mesu Kabupaten
Bangka Tengah masyarakat dihebohkan dengan penemuan
petugas penggali kubur di TPU Desa Air Mesu, Kabupaten
Bangka Tengah, di mana salah satu kuburan muslim terdapat
palang salib dan sebuah kitab Injil yang sengaja diletakkan
di atas kuburan tersebut. Tanggal 19 Agustus 2011 diadaka
klarifikasi dan pencerahan oleh Aparat desa beserta Kapolsek
untuk mendinginkan suasana

5. Pendirian Gereja di Desa Kace, Mendo Barat, Kabupaten
Bangka

Terjadi demonstrasi oleh warga yang resah dengan pendirian
gereja di Desa Kace, Kecamatan Mendo Barat. Pendirian gereja
ini dianggap tidak menaati SKB No 9 dan No 8 tahun 2006,
namun tidak dijelaskan di sisi mananya. Akhirnya pihak Camat
Mendo Barat, perwakilan Kementerian agama Kabupaten
Bangka dan FKUB melakukan musyawarah dengan pihak
gereja. Diputuskan pembangunan gereja dihentikan karena tidak
mendapat persetujuan warga

6. Pembacaan Amsal di Hotel Bumi Asih, kota Pangkalpinang

Peristiwa ini terjadi pada 18 September 2006, di mana
seluruh karyawan Hotel Bumi Asih, baik muslim maupun
nonmuslim diharuskan membaca Amsal oleh pihak manajemen.
Hal ini menimbulkan protes dan keresahan, sehingga pada 21

Badan Litbang dan Diklat | 141



September 2006 dilaksanakan rapat di Aula Kanwil Kemenang
Provinsi Bangka Belitung. Pertemuan ini dihadiri oleh karyawan
hotel, manajer hotel beserta staf, Ormas Islam, HMI, FKUB
Provinsi dan FKUB Kota Pangkalpinang, Kanit Sersa Polda
Bangka Belitung, Kepala Bidang Urais dan Penyelenggaraan Haji
Kanwil Kemenag Babel. Keputusan dari rapat ini menghasilkan
kesepakatan sebagai berikut:

o Pembacaan Amsal bagi yang beragama Islam tidak
diwajibkan

o Permohonan maaf dari manajemen akan disampaikan
melalui media massa

o SK PMS manajemen hotel akan disampaikan kepada
pimpinan di Jakarta
o Akan didirikan mushalla di Hotel Bumi Asih

Selain 6 peristiwa ini dari hasil wawancara dan dilengkapi
dengan pencarian data di media massa, baik cetak maupun
online, ada dua peristiwa intoleransi lain yang belum disebutkan,
yaitu:

7. Pemuda Mempermainkan Surat Dalam Al-Qur'an

Pada April 2019 seorang pemuda, karena saling ejek dengan
temannya di media sosial kemudian membuat content video
yang berisi mempermainkan bacaan surat Adh-Dhuha dan
lafadz Adzan. Sontak saja, videonya, yang awalnya diunggah
di facebook tersebar sehingga menimbulkan kecaman banyak
pihak. Kasus ini akhirnya ditangani oleh pihak kepolisian.

8. Postingan di Facebook Gunawan Tjen (Ketua Kadin
Pangkalpinang)

142 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



Agustus 2019 lalu jagad media diramaikan oleh seorang
calon tentara keturunan Perancis yang ternyata diindikasikan
dekat dengan paham radikal. Hal ini menimbulkan reaksi
beragam dari masyarakat, tak terkecuali masyarakat Bangka
Belitung. Di antaranya adalah Gunawan Tjen, ketua kamar
Dagang Pangkalpinang. Melalui facebook-nya Gunawan
mengkritik pihak TNI yang kurang hati-hati meneliti calon
tentaranya. Himbauan ini menyertakan symbol-simbol Islam,
di antaranya bendera Tauhid, yang kemudian memancing
emosi umat Islam di Bangka. Banyak yang tidak setuju dengan
postingan itu, sehingga akhirnya Gunawan Tjen meminta maaf
kepada umat Islam dan kasus dianggap selesai.

d. Dinamika Moderasi di Pulau Bangka
Nilai-nilai, Kebijakan, dan Kearifan Lokal
a. Moto Masing-Masing Daerah

Adabanyak nilai dan peristiwa di Bangka yang menunjukkan
sisi moderasi dari masyarakat Bangka. Dari sisi simbolis, di
antaranya bisa dilihat dari motto masing-masing kabupaten/
kota. Ini juga menunjukan filosofi hidup dari daerahnya. Provinsi
Bangka Belitung memiliki motto sarumpun sabalai. Sarumpun
sebagai satu asal, satu warga, meskipun latar belakang etnis
berbeda. Sedangkan sabalai artinya satu rumah, satu tempat
tinggal. Karena itu, motto sarumpun sabalai menegaskan bahwa
provinsi Bangka Belitung meskipun berasal dari berbagai suku
tetapi mereka semua tinggal dalam satu rumah. Rumabh itu harus
dijaga bersama.

Berikut motto masing-maisng wilayah khususnya di
kepulauan Bangka:

Badan Litbang dan Diklat | 143



o Sepintu Sedulang adalah motto Kabupaten Bangka.
Maksudnya adalah satu rumah itu satu nampan. Ini merujuk
pada tradisi nganggung (penjelasannya akan diuraikan
nanti), di mana masing-masing warga menyiapkan dan
membagi nampan makanan untuk di makan bersama-sama.
Tradisi ini menunjukkan budaya saling berbagi satu dengan
yang lain.

o Sejiran Setason adalah Motto Kabupaten Bangka Barat.
Sejiron setason mengandung makna bahwa wilayah ini
mempunyai warga yang berdasarkan pada kekeluargaan dan
kebersamaan.

o Junjung Besaoh adalah motto Kabupaten Bangka Selatan
yang berarti diangkat bersama, ditanggung bersama.
Semboyan ini menunjukkan bahwa masyarakat Bangka
Selatan menjunjung tinggi semangat kegotong-royongan

o Selawang Segantang adalah motto Kabupaten Bangka
Tengah. Makna dari motto ini tidak berbeda dengan wilayah
Bangka yang lain. Artinya adalah satu pintu satu alat ukur.
Maksudnya pintu itu menunjukkan bahwa masyarakat
Bangka Tengah membuka diri terhadap hal-hal yang bersifat
baik dan membangun. Sedangkan gantang melambangkan
sifat gotong royong dan kebersamaan.

o Pangkal Kemenangan adalah motto kota Pangkalpinang.
Maksudnya, pangkal pinang menjadi pusat kemenangan
bagi masyarakat Bangka.

Secara umum dari motto masing-masing wilayah ini
menegaskan satu kesamaan, yaitu masyarakat Bangka terhadap
pihak luar terbuka dengan hal baru, menerima dengan hangat
pihak luar selama membawa kebaikan dan perbaikan. Sedangkan

144 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



secara internal senantiasa membangun kebersamaan, menerima
perbedaan, dan mengutamakan gotong royong.

b. Tari Sambut Sepintu Sedulang

Tarian ini merupakan tari penyambutan tamu agung. Tarian
ini bisa dikatakan sebagai tari tradisi yang sudah membudaya
menjadi bagian dari prosesi penyambutan tamu pemerintah
maupun swasta yang datang berkunjung ke Bangka. Tarian ini
mencerminkan adat istiadat masyarakat Bangka yang ramah-
tamah, sopan-santun, gembira dan bahagia, tulus dan terbuka
terhadap siapa saja, khususnya tamu istimewa yang datang
berkunjung ke Tanah Bangka.

c. Letak Rumah Ibadah yang Berdampingan

Di Muntok, Kabupaten Bangka Barat, ada simbol kedekatan
Islam dan Konghucu yang sudah terjadi ratusan tahun yang
lalu. Di sana ada Kelenteng Kong Fuk Miau dan Masjid Jami’
yang menjadi dua bangunan ikonik dari Kampung Tanjung,
Kecamatan Muntok yang dibangun pada era abad ke-18.
Kerukunan yang terjalin antara etnis Melayu dan Tionghoa ini
nyatanya tidak hanya seumur jagung. Drs. Elvian, salah satu
anggota DPRD Bangka menegaskan bahwa pertemuan antara
Melayu yang beragama Islam dengan Cina atau Tionghoa
yang beragama Konghucu sudah lama membaur dan saling
menghargai.

Pembangunan masjid misalnya, yang menyumbang bukan
hanya orang Islam, tetapi banyak dari nonmuslim juga turut
membantu untuk menyelesaikannya, termasuk urusan tukang
bangunan dan pembiayaan. Nah, masjid dan kelenteng yang
berdampingan di Muntok juga menunjukkan itu. Masjid dibangun

Badan Litbang dan Diklat | 145



secara gotong royong antara muslim dengan nonmuslim. Selang
waktu pembangunan antara kelenteng dan juga masjid memang
terbilang cukup lama, yakni sekitar 80 tahun. Beberapa bahan
bangunan untuk masjid pun disumbangkan dari kelenteng, salah
satunya tiang penyangga Masjid Jami’

Saat terakhir, peneliti menyempatkan diri datang ke Desa
Tanjung Bunga, Kecamatan Bukit Intan, Kota Pangkal Pinang.
Di sana, sesuai informasi sebelumnya sedang berbagai rumah
ibadah dari berbagai agama. Dan memang benar, peneliti sempat
mengabadikannya, di mana beberapa rumah ibadah sudah
dibangun dengan cukup megah. Letaknya tidak berjauhan,
namun ada di satu kompleks yang menyatu. Sudah ada beberapa
rumah ibadah dibangun dan difungsikan untuk ibadah, di
antaranya kelenteng, vihara, dan pura.

d. Kebijakan Pemerintah Daerah

Ada beberapa peraturan daerah yang memang ditetapkan
untuk mendukung berbagai tradisi lokal yang mempersatukan
warga. Di antaranya Peraturan Gubernur Kepulauan Bangka
Belitung nomor 41 tahun 2018 tentang Pembentukan
Kepengurusan Lembaga Adat Melayu Provinsi Kepulauan
Bangka Belitung. Dalam peraturan ini ada beberapa hal yang
penting untuk dicatat.

Pertama, pertimbangan dibentuknya lembaga ini adalah
diantaranya melaksanakan pemajuan kebudayaan, memelihara
kebhinekaan, dan membentuk mekanisme pelibatan masyarakat
dalam Pemajuan Kebudayaan. Kedua, Lembaga Adat Melayu
bertugas mengurus dan menyelesaikan berbagai permasalahan
kehidupan yang berkaitan, dengan mengacu kepada adat istiadat
dan hukum adat masyarakat Kepulauan Bangka Belitung. Dari

146 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



dua hal ini sangat jelas, bagaimana tradisi lokal berperan dalam
menyelesaikan berbagai konflik yang terjadi.

Selanjutnya, kebijakan di tingkat kabupaten/kota juga
menunjukkan kesinambungan perspektif dengan pemerintah
provinsi, di mana menjadi kearifan lokal sebagai wahana
mempersatukan warga. Contohnya adalah Peraturan Bupati
Bangka Nomor 4 tahun 2017 tentang Pelestarian dan
Pengembangan Adat Istiadat dan Nilai Sosial Budaya Masyarakat
di Kabupaten Bangka.

Dalam Pasal 1 disebutkan budaya apa saja yang dilindungi
dan dilestarikan. Di antaranya adalah Nganggung, besaoh,
Rebo Kasan, Berpantun, Barzanji, dan Ngeruah. adalah budaya
membawa makanan lengkap di atas dulang yang ditutup dengan
tudung saji dalam berbagai momen keagamaan (penjelasan
detailnya ada di bagian berikutnya). Besaoh adalah kegiatan
gotong royong warga desa secara bergantian, semacam arisan
kegiatan dalam hal menebas hutan, menugal, dan kegiatan
lainnya. Budaya-budaya ini, terutama nganggung dan besaoh
adalah media warga untuk berbaur, bergaul satu dengan yang
lain, tanpa melihat latar belakang ras dan agama, dan ini
dipraktekkan. Bukan sekedar kebijakan.

C. TRADISI MODERASI DALAM BUDAYA LOKAL

Selain hal-hal di atas, Kepulauan Bangka memiliki banyak
momen pertemuan antarwarga dengan latar belakang suku
dan agama yang berbeda. Di antara yang bisa kami catat di sini
diantaranya:

Badan Litbang dan Diklat | 147



a. Nganggung

Nganggung adalah budaya membawa makanan lengkap di
atas dulang yang ditutup dengan tudung saji. Nah, di dalamnya
biasanya berisi nasi, lauk-pauk, buah-buahan, dan juga aneka
kue. Sedangkan dulang adalah talam atau nampan yang biasanya
terbuat dari kuningan dan bentuknya bulat.

Nganggung adalah tradisi budaya masyarakat kepulauan
Bangka. Tradisi ini biasanya dilaksanakan untuk memperingati
hari-hari besar. Seperti lebaran, pernikahan, atau penyambutan
tamu kehormatan. Tradisi nganggung merupakan wujud
semangat gotong-royong antarwarga. Dan tradisi ini bertujuan
untuk mempererat tali silaturahmi sesama warga, supaya tercipta
kerukunan dan kedamaian.

Kata nganggung sendiri berasal dari kata anggung yang
artinya angkat. Nah, orang-orang yang mengikuti acara
nganggung biasanya akan mengangkat dulang ke atas bahu
kanan mereka. Kemudian berjalan beriringan memasuki surau
atau balai desa. Setelah itu, dulang diletakkan dengan berjajar
memanjang. Warga yang datang akan duduk saling berhadapan.
Kalau panitia sudah memberi aba-aba, barulah dulang dibuka
dan disantap bersama-sama. Selain makan bersama, melalui
tradisi ini setiap warga bisa saling berinteraksi dan bertukar
pikiran.

Satu buah dulang, biasanya berisi aneka macam makanan.
Satu menu makanan yang terkenal di Pulau Bangka, yakni
lempah kuning. Makanan berkuah berwarna kuning ini
memiliki rasa pedas asam. Aroma khas dari belacan, terasi
khas Toboali, semakin menambah kelezatan lempah kuning.

148 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



Melalui tradisi nganggung, tali persaudaraan antarwarga tetap
terjaga. Nganggung merupakan wujud sikap gotong royong
dan kebersamaan masyarakat dalam mengatasi masalah secara
bersama.

Pada saat kegiatan nganggung, biasanya keadaan kampung-
kampung di pulau Bangka sangat ramai dan meriah. Masyarakat
pribumi umumnya menghentikan segala aktivitas dan kegiatan
rutin. Tradisi nganggung biasanya dilaksanakan di langgar,
surau atau masjid dan dilaksanakan pada hari Jumat. Pada
saat perayaan hari-hari besar Islam, di samping Hari Raya Idul
Fitri da Idul Adha, kegiatan Nganggung juga dilaksana dengan
meriah. Melalui kegiatan nganggung sangat tampak dinamika
sosial dan sikap keterbukaan masyarakat pribumi Bangka
terhadap orang luar kampung yang dating berkunjung dengan
memanggil, mengajak, dan mempersilahkan setiap orang yang
datang ke kampung untuk singgah dan bertamu di rumah serta
mencicipi hidangan yang telah disediakan.

Kebiasaan tolong menolong masyarakat Bangka sangat
kental dan tampak pada berbagai aspek kehidupan masyarakat,
mulai dari kegiatan-kegiatan yang besar intensitasnya maupun
menyangkut kehidupan rutinitas keseharian antarmasyarakat.
Di antaranya dalam membangun fasilitas umum seperti masjid,
balai adat, tempat pemandian, kuburuan, membangun jalan,
merayakan acara-acara keagamaan dan acara-acara yang
berhubungan dengan daur kehidupan seperti becukur (agiqah),
bersunat atau berkhitan, betamat atau khataman Al-Qur an,
pernikahan, serta upacara yang berhubungan dengan kematian.
Setiap pelaksanaan kegiatan saling tolong dalam intensitas yang
besar selalu diikuti dengan pelaksanaan kegiatan nganggung

Badan Litbang dan Diklat | 149



Bisa dikatakan, hampir semua wilayah di Bangka mengenal
dan mempraktekkan nganggung, hanya saja acara dan event-
nya berbeda. Untuk perayaan yang besar-besaran masih agak
berbeda. Jika di Bangka Barat ada Perang Ketupat, di Bangka
Selatan ada 1 Muharram-an, di Kabupaten Bangka Tengah ada
perayaan 1 Maulud-an, maka di Kabupaten Bangka Induk ada
Rebo Kasan atau Ruahan dan acara lainnya. Jadi, sebenarnya
nganggung adalah ajang silaturahmi antarwarga.

Di sisi lain, nganggung sendiri ditujukan untuk
menggalakkan solidaritas berjamaah yang mungkin mulai
pudar. Semakin berkembangnya nganggung di hari-hari besar
agama Islam hingga pada acara kematian merupakan wujud
kepedulian masyarakat untuk membesarkan hati keluarga yang
berduka. Nganggung juga merupakan wujud gotong-royong
antarwarga dan perlu dilestarikan. Dengan demikian tradisi
nganggung merupakan sarana atau media untuk mengumpulkan
masyarakat agar tercapai kepribadian umat. Semakin sering
nganggung diadakan maka semakin baik pula kepribadiannya.
Untuk itu, tradisi nganggung akan dan terus dilaksanakan dan
dipertahankan oleh masyarakat Bangka.

b. Perayaan 1 Muharram

Jika nganggung adalah tradisi membawa dan berbagi
makanan, maka di mana nganggung dilaksanakan adalah salah
satunya pada perayaan 1 Muharram. Yang unik adalah jika di
wilayah lain di Indonesia, perayaan 1 Muharram di selenggarakan
di masing-masing wilayah. Namun untuk di Bangka ini 1
Muharram dipusatkan perayaannya di satu kelurahan bernama
kelurahan Kenanga, meskipun ada juga sedikit yang merayakan

150 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



di wilayahnya masing-masing. Tradisi perayaan 1 Muharram di
Kelurahan Kenanga, Kecamatan Sungailiat, Kabupaten Bangka
sudah berlangsung lama. Tidak ada catatan sejarah kapan
mulanya 1 Muharam dirayakan. Hasil wawancara dari beberapa
narasumber pun tidak bisa memberikan waktu yang pasti, kapan
tradisi ini dimulai.

Pada perayaan 1 Muharam warga dari setiap rumah sejak
pagi hari sudah mendatangi masjid dengan membawa dulang
(tempat membawa makanan) dengan penutup yang disebut
tudung saji. Di dalam dulang terdapat berbagai penganan dari
ketupat, daging rendang, daging semur dan lain - lain.

Membawa satu dulang dari satu rumah, disebut pula
dengan sepintu sedulang atau nganggung. Adat ini menunjukkan
kegotong-royongan yang kuat dari masyarakat Kenanga
khususnya dan masyarakat Bangka umumnya. Nantinya
isi dulang-dulang itu akan disantap bersama-sama. Rusydi
Sulaiman, budayawan, akademisi, sekaligus tokoh masyarakat
Bangka mengatakan:

“Tanggal 1 Muharram menjadi peringatan yang melebihi
keramaian hari raya Idul Fitri dan Idul Adha. Selain tradisi
nganggung di masjid, juga dilakukan open house di setiap rumah
warga. Mereka membuka pintu seharian penuh untuk menerima
tamu yang silaturrahim dari desa tetangga, bahkan dari luar
provinsi. Tamu-tamu ini datang sekaligus memanfaatkan
momen setahun sekali”

Tradisi 1 Muharram ini sudah dijadikan agenda tingkat
provinsi, di mana anggaran dari APBD juga dialokasikan.
Pada momen ini biasanya akan diundang penceramah tingkat

Badan Litbang dan Diklat | 151



nasional untuk menyampaikan tausiah, warga dikumpulkan
demikian tokoh-tokoh dari semua kalangan. Karena itu, semua
narasumber menyebutkan bahwa peringatan 1 Muharram
dinikmati dan dihadiri oleh semua warga, termasuk yang
berbeda agama. Warga yang beragam Kristen, Katolik, Buddha,
Hindu, dan Konghucu turut hadir silaturrahmi ke rumah
warga kenalannya, menikmati berbagai suguhan makanan yang
disediakan.

c. Perayaan Maulid Nabi

Perayaan Maulid Nabi Muhammad SAW di Bangka
dipusatkan di Desa Kemuja, Kecamatan Mendo Barat,
Kabupaten Bangka. Saat itu Desa Kemuja akan tumpah ruah
dengan masyarakat yang datang dari seluruh Pulau Bangka
untuk bersilaturahmi dan warga setempat akan melakukan open
house. Sedangkan pada pagi harinya dilakukan doa bersama di
masjid setempat, serta digelar adat Nganggung.

Perayaan ini biasanya dikemas dengan berbagai acara. Di
antaranya yang terjadi pada 2017 dirangkai dalam acara Festival
Seni Budaya Islam dan Festival Melayu Bangka Belitung. Fetival
ini menampilkan para pemenang lomba seni di atas panggung
terbuka yang berada di lapangan sepakbola Desa Kemuja yang
disaksikan warga setempat serta para pejabat Pemkab Bangka
dan Provinsi Kepulauan Bangka Belitung.

Selain itu digelar pameran foto tempo dulu baik terkait
dengan seni dan budaya juga terdapat foto-foto yang
menggambarkan tentang keberadaan Presiden pertama RI
Soekarno ketika diasingkan di Bangka dan berbagai foto sejarah
lainnya yang pernah terjadi di Bangka Belitung.

152 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



Semua narasumber mengakui bahwa perayaan Maulid Nabi
ini mengalahkan ramainya Idul Fitri dan Idul Adha. Menurut
KH. Hijazi Djama’in, Pengasuh Pondok Pesantren Al-Islam
Kemuja, warga menyiapkan makanan untuk tamu melebihi dari
biasanya.

“Mereka menyiapkan, di antaranya ayam yang cukup
banyak, bahkan ada yang bisa sampai 40 ekor ayam. Hal ini
untuk menyambut tamu yang datang dari berbagai daerah.
Kedatangan mereka rombongan, bersama keluarga atau teman.
Bukan terbatas dari Bangka saja, tetapi dari luar Bangka. Latar
belakang agamanya juga macam-macam, tidak hanya yang
Islam, yang nonmuslim pun turut hadir saat open house.”

d. Sembahyang Rebut

Selain perayaan 1 Muharram dan Maulid Nabi oleh umat
Islam yang menjadi arena perjumpaan antaretnis dan antara
agama, dalam masyarakat Tionghoa Bangka ada juga perayaan
yang melibatkan berbagai agama. Di antara perayaan itu adalah
perayaan Sembahyang Rebut.

Budaya Tionghoa mengenal tiga sembahyang utama, yaitu
Kho Ngian atau Imlek, Chin Min (Cheng Beng), dan Chiong Si
Ku atau Rebut. Setiap tanggal 15 bulan 7 penanggalan Imlek,
yang dikenal dengan Chit Ngiat Pan (sembahyang pertengahan
bulan ke tujuh Imlek) atau Sembahyang Rebut (Chiong Shi Ku).
Diyakini oleh warga Tionghoa Bangka pada saat tersebut pintu
akhirat terbuka (Khoi Kui Mun).

Seluruh arwah akan turun ke bumi sejak permulaan bulan
ke tujuh. Di antara arwah tersebut, ada yang bergentayangan
dalam keadaan terlantar, sehingga mereka sangat membutuhkan

Badan Litbang dan Diklat | 153



persembahan makanan. Arwah yang terlantar ini karena tidak
memiliki keturunan, meninggal tidak wajar, dan meninggal
dalam kurun waktu lama (generasi lanjut tidak kenal dan tidak
memberi persembahan).

Beberapa tempat di Indonesia, mengenal sembahyang
Chiong Si Ku dengan Cioko. Umat Buddha menamai dengan
perayaan Ulambana. Umat Konghucu dengan sembahyang
Arwah Umum /Jing Hao Peng. Ajaran Tao sebagai perayaan
Tionggoan (Zhong Yuan). Sedangkan Yu Lan Hui (Hari Arwah
Tionghoa) di Serawak dan Festival Hantu (Gui Jie) oleh
masyarakat internasional. Pada perayaan ini terdapat aneka
persembahan seperti umbi-umbian, kacang, sayuran dan
buah di depan altar Thai Se Ja. Sajian sebagai hidangan bagi
arwah sebelum kembali ke akhirat.

Persiapan perayaan memerlukan waktu yang cukup lama
dan biaya besar. Patung Thai Se Ja yang semakin besar dan
tinggi, perlambang kemakmuran lingkungan setempat. Patung
terbuat dari kain atau kertas lima warna ( biru, hijau, merah,
kuning dan jingga). Kerangka bambu, dengan pundak Thai Se
Ja dipasang payung dan bendera perlindungan. Bendera tertulis
“Lin atau Liang” berarti manjur. Payung yang menghiasi pundak
Thai Tse Ja dikenal dengan ,Payung Kramat“ menjadi salah
satu barang lelang. Dipercaya membawa kemakmuran dan
pelindungan. Dana lelang masuk ke kas Klenteng.

Puncak sembahyang Rebut dibukanya kain atau kertas
merah penutup mata patung. Ritual ini dikenal dengan Khoi
Kong. Ada sebuah harapan akan kebaikan yang tercermin pada
tulisan di dada Thai Tse Ja yaitu Hap Ka ( Ham Cung) Phin On
—kesejahteraan untuk seluruh warga masyarakat. Persembahan

154 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



di altar Thai Tse Ja akan diperebutkan oleh masyarakat. Setiap
orang harus mendapatkan, walaupun hanya sebutir beras.

Ritual rebut diadakan pada tengah malam, jam 00.00 WIB.
Setelah aba-aba diberikan, maka masyarakat dapat berebut
persembahan altar. Hal inilah yang membuat sembahyang ini
dikenal dengan sembahyang Rebut. Di sinilah semua masyarakat
yang hadir, bukan hanya warga Tionghoa, tapi Melayu dan
lainnya, baik yang beragama Konghucu, termasuk Islam turut
memperebutkan persembahan. Hampir semua narasumber
menyampaikan hal ini, di antaranya Prof Dr. Bustami Rahman.
Ia menjelaskan:

“Saya dari pihak ibu memiliki darah Cina, maka dengan
budaya Cina tidak asing. Di sini antara Cina dan Melayu
sudah berbaur lama sejak ratusan tahun yang lalu. Termasuk
sembahyang Rebut, di mana semua masyarakat terlibat. Saya
waktu kecil juga ikut memperebutkan makanan saat dalam
perayaan itu. Ini hal yang biasa, bahkan sampai sekarang terjadi

Peran Media Sosial dalam Memoderasi Umat Beragama

Media sosial menurut pengakuan Ahmadi Sofyan,
budayawan yang tahun lalu mencalonkan diri sebagai anggota
dewan tingkat pusat, menegaskan bahwa untuk di Bangka peran
media sosial memang belum terlalu kuat. Karena beberapa
konflik yang ditanganinya bisa diselesaikan secara kekeluargaan.
Budaya orang Bangka yang disebut dengan ndak kawa nyusah
yang berarti tidak mau susah, tidak mau ikut campur membuat
hubungan antarwarga bisa saling menghargai dan tidak ikut
campur satu dengan yang lain. Satu konflik di daerah tertentu,
meski dari latar belakang agama yang berbeda tidak membuat

Badan Litbang dan Diklat | 155



sesame agama di wilayah lain untuk turut campur apalagi turut
tersulut emosi. Ringkasnya, konflik di satu daerah menjadi
urusan warga di daerah itu. Daerah yanglain tidak ingin campur
tangan.

Namun, meski peran media sosial belum terasa menguat,
tapi gejalanya sudah terasa. Ini pun diakui. Hal yang sama
dikemukakan oleh Sayydi Deqy, penulis buku Korpus Mapur
dalam Islamisasi di Bangka. Ada sahabatnya yang aktif di media
sosial mengalami intimidasi dari pihak Front Pembela Islam
karena postingannya di Facebook yang dianggap menyinggung
mereka, namun persoalan ini tidak sampai menimbulkan konflik
sosial.

Justru, yang dikhawatirkan, sebagaimana diungkapkan oleh
Bustami Rahman, system politik saat ini yang mengedepankan
kekuatan uang, berpotensi menimbulkan konflik yang besar di
masyarakat. Kepemimpinan politik ditentukan oleh kekuatan
modal, sehingga siapa yang kuat keuangannya, maka ialah yang
maju mewakili atau mempimpin daerahnya.

“Sistem politik ini akan terasa dampaknya ke depan. Karena
yang minoritas tetapi kuat secara ekonomi bisa menguasai yang
mayoritas. Nah, ini mudah menimbulkan gesekan sosial. Saya
khawatir Bangka akan mengalami itu, dan sekarang gejalanya
sudah mulai terjadi. System politik ini tidak sehat untuk masyakat
di Bangka. Bayangkan, hanya karena dikasih jilbab, seorang
family saya rela memilih calon yang belum tentu berkualitas”

Karena itu, dua hal ini, faktor media sosial dan politik
menjadi perhatian para tokoh, budayawan, agamawan di Bangka.

156 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



D. TEMUAN LAPANGAN

Dari berbagai temuan lapangan, ada beberapa hal yang
menarik bicara dinamika moderasi di Kepulauan Bangka. Fakta
bahwa berbagai konflik terjadi di Kepulauan Bangka tidak bisa
ditutupi, sebagaimana telah diakui oleh semua narasumber.
Namun, semuanya juga menegaskan dan merasakan bahwa
Kepulauan Bangka memiliki perangkat yang cukup untuk
menjaga dan membangun moderasi warganya yang memiliki
latar belakang berbeda.

1. Adanya Tradisi Agama yang Mempertemukan

Antara orang Tionghoa dengan Melayu menganggap
bahwa mereka berdiri sama tinggi, duduk sama rendah, meski
mayoritas umat Islam di sana tidak memperlakukan secara
diskriminatif yang minoritas. Sebaliknya yang minoritas juga
membuka diri dengan mayoritas. Momen perayaan Tahun
Baru Islam, Maulid Nabi, dan Rebo Kasan menjadi bukti betapa
umat Islam di sana terbuka untuk menerima siapa saja. Setiap
rumah melakukan open house bagi semua tamu tanpa membeda-
bedakan. Dipersiapkan hidangan yang lebih lezat dari biasanya,
dan tentu menghabiskan biaya yang cukup besar. Demikian pula
yang minoritas, misalnya Tionghoa, dalam tradisi Sembahyang
Rebut, melibatkan umat Islam, dan mempersilahkan mereka
untuk turut memeriahkan malam puncaknya.

2. Tempat Ibadah yang Berdampingan

Terdapat beberapa bukti bahwa rumah ibadah di Kepulauan
Bangka saling berdampingan: masjid dengan kelenteng,
kelenteng dengan pura atau vihara, dan seterunya. Bukan hanya

Badan Litbang dan Diklat | 157



itu, proses pembangunannya pun melibatkan latar belakang
agama yang berbeda.

3. Dukungan Pemerintah dengan Kebijakan

Pemerintah daerah berkepentingan dengan harmoni di
antara warganya. Mereka melihat betul bahwa di antara yang
dapat menyatukan warga adalah dengan tradisi local yang sudah
berurat berakar. Oleh karena itu, pemerintah membuat kebijakan
bahkan mengalokasikan dana untuk kegiatan-kegiatan seperti
Maulid Nabi, 1 Muharram, dan lain sebagainya.

Dalam berbagai momen itu terlibat pihak pemerintah,
pengusaha, pemangku adat, tokoh agama, dan warga secara
umum. Ini artinya semua elemen masyarakat dilibatkan dan
turut merayakan kebersamaan dalam momen keagamaan yang
dikemas inklusif untuk semua pihak.

4. Jargon

Jargon-jargon seperti nda kawa nyusah, fangin tongin
jitjong, atau Melayu dan Tionghoa Sama saja, Sarumpun
Sabalai, Sapintu Sadulang, dan lain sebagainya terus menerus
digaungkan dalam rangka menjaga prinsip-prinsip dasar
masyarakat. Dengan senantiasa menanamkan jargon-jargon ini
masyarakat senantiasa diingatkan bahwa mereka adalah satu
kesatuan. Mereka adalah warga masyarakat Kepulauan Bangka
yang memiliki keanekaragaman agama dan budaya, namun pada
hakekatnya satu. Tidak terpisahkan.

5. Musyawarah Mufakat

Berbagai konflik yang terjadi secara umum diselesaikan
secara musyawarah mufakat. Kecuali jika sudah ada unsur pidana,
maka hal itu akan diselesaikan secara hukum. Namun, prinsip

158 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



musyawarah mufakat ini senantiasa didahulukan daripada yang
lain. Hal ini tampak dari catatan selama penelitian, sebagaimana
telah dituliskan di bagian awal.

Menilik dari temuan-temuan ini, Kepulauan Bangka mulai
dari sejarah awal hingga Bangka saat ini senantiasa terjadi naik
turun harmoni antarwarga. Namun, secara umum kesadaran
akan perbedaan dan justru perbedaan itulah yang menyatukan
menjadi prinsip dasar warga Kepulauan Bangka. Dinamika
inilah yang akan terus menwarnai dan tidak ada kata berhenti.

E. KESIMPULAN

Dari penelitian ini dapat disimpulkan beberapa hal. Pertama,
masyarakat Bangka memiliki latar belakang budaya dan agama
yang majemuk. Perjumpaan satu dengan yang lain telah terjadi
sejak ratusan bahkan ribuan tahun yang lalu.

Kedua, ada empat pilar harmoni kehidupan
masyarakat Bangka, yaitu agama dengan berbagai ritual
yang mempertemukan, penguasa politik dengan berbagai
kebijakannya, pengusaha sebagai pendukung dengan berbagai
ritual keagamaan yang diselenggarakan, serta adat di mana ada
pemangku adat yang masin concern untuk menjaga persatuan
dan kesatuan masyarakat Bangka

Ketiga, momen-momen pertemuan antarwarga dengan latar
belakang berbeda sangat penting untuk menjaga kerukunan dan
kehidupan yang toleran. Peringatan tahun baru Islam, Maulid
Nabi, Sembahyang Rebut adalah contoh-contoh kearifan lokal
yang direproduksi untuk mempertahankan harmoni semua
warga.

Badan Litbang dan Diklat | 159



Keempat, konflik bukan tidak terjadi, tapi memang harus
terjadi. Dari berbagai konflik yang ada, baik intern agama
maupun antaragama, ada yang dapat diselesaikan dengan
kekeluargaan, tetapi ada juga yang dibawa ke ranah hukum.
Namun dari konflik ini tampak bahwa spirit ndak kawa nyusah
memang masih berakar, di mana masing-masing warga diberikan
kesempatan untuk menyelesaikan masalahnya sendiri.

F. REKOMENDASI

Peran pemerintah dalam membangun dan mempertahankan
moderasi masyarakat sangat vital. Karena itu pemerintah harus
mengambil peran dan menentukan posisinya secara jelas di
masyarakat.

Media sosial dan sistem politik di masa yang akan datang
berpotensi merubah harmoni dan upaya moderasi yang
dilaksanakan. Karena itu dua hal ini perlu menjadi perhatian
bersama.

G. DAFTAR PUSTAKA
Abdullah, I dan Bangka. 2011. Sejarah Sosial Cina Melayu.
Yogyakarta: Tiara Wacana.

Abimanyu, Y dan Srinindiati, D. 2019. “Sejarah Terbentuknya
Kepulauan Bangka Belitung (Pangkal Pinang) Sebagai
Sumber Pembelajaran Sejarah” Jurnal Sejarah dan
Pembelajaran Sejarah. 4 (2), pp. 162-169.

Bahri, U. 2015. Magnet Timah Bangka dari Masa ke Masa, dalam
Buku Kelekak Budaya Bangka. Bangka: Dinas Kebudayaan
dan Pariwisata Kabupaten Bangka.

160 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



Bakar, A. A.1995. Bahrin, Amir, Tikal. Bangka: Dinas Pendidikan
Kabupaten Bangka.

Bakar et al. 1995. Dinas Pendidikan Kabupaten Bangka. Bangka:
Dinas Pendidikan Kabupaten Bangka.

Bangka. tt. Bangka. Bangka: Dinas Kebudayaan dan Pariwisata
Kabupaten Bangka.

Cholillah, J. 2015. “Orang Lom: Masalah Sosial dan Ancaman
Kearifan Lokal dalam Tinjauan Sosiologi” Society, 3(2), pp.
59-72.

Elvian, A. 2015. Pangkalpinang: Berfi Berjaya Mandiri.
Dinas Kebudayaan, Pariwisata, Pemuda, dan Olahraga
Pangkalpinang.

Elvian, A. 2015. Memarung, Panggung, Bubung, Kampung, dan
Nganggung, Pangkalpinang: Dinas Kebudayaan, Pariwisata,
Pemuda, dan Olahraga Pangkalpinang.

Fajrina, A. 2016. “Provinsi Kepulauan Bangka Belitung: Empat
Tahun Lagi Penduduk Bangka Belitung Berjumlah 1.5
Juta Jiwa.” Bangka Belitung: Diskominfo Babel. Tersedia
pada: https://babelprov.go.id/content/empat-tahun-lagi-
penduduk-babel-15-juta-jiwa.

Iskandar, Hasan. 2009. Bangka Belitung Menuju Masa Depan.
Tanggerang: Yayasan At-Tawwab.

Kartika Sari dkk,. 2019. Mutiara Negeri Melayu. Bangka: Madania
Center Press.

Rusydi, Sulaiman dan Amir, Syuhada. 2019. KH. Jafar Addari,
Ulama Kharismatik dan Bersahaja. Bangka: Madania Center
Press.

Badan Litbang dan Diklat | 161



Saidun, D. 2016. “Kapita Selekta Budaya Bangka.” Dinas
Kebudayaan dan Pariwisata Kabupaten Bangka.

Sayyid Deqy, Teungku. 2014. Korpus Mapur dalam Islamisasi
Bangka. Yogyakarta: Penerbit Ombak.

Sulaiman, R. 2019. “Dinamika Peradaban Kampung di Bangka,”
Mawa’Izh: Jurnal Dakwah Dan Pengembangan Sosial
Kemanusiaan. 10(2), pp. 190-213.

Sulaiman, R. dan Syuhada, A. 2019. KH. Ja'far Addari: Ulama
Kharismatik dan Bersahaja. Bangka: Madania Center Press.

Suparta. 2017. “Nilai-Nilai Pendidikan Islam dalam Budaya
Nganggung dan Implikasinya Terhadap Solidaritas Umat
di Kecamatan Mendo Barat Kabupaten Bangka,” Madania:
Jurnal Kajian Keislaman, 21(1), p. 101.

Sutrisno, E. 2019. “Aktualisasi Moderasi Beragama di Lembaga
Pendidikan,” Jurnal Bimas Islam.

Umar Bahari. 2015. “Magnet Timah Bangka dari Masa ke
Masa.” Dalam buku Kelekak Budaya Bangka. Bangka: Dinas
Kebudayaan dan Pariwisata Kabupaten Bangka.

162 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



MODERASI BERAGAMA
DI KOTA BEKASI

Ibnu Hasan Muchtar

A. PENDAHULUAN

Di Indonesia, masalah agama merupakan hal yang paling
sensitif. Soliditas dan solidaritas atas nama agama seringkali
melampaui ikatan-ikatan primordial lainnya. Sejumlah lembaga
telah melakukan kajian terkait ini. Dalam satu dekade terakhir,
isu konflik keagamaan, intoleransi, dan radikalisme menjadi
arus utama yang paling banyak diriset oleh sejumlah lembaga.
Beragam metodologi dan perspektif telah ditawarkan untuk
menganalisis fenomena tersebut.

Ihsan Ali Fauzi dkk., mencatat bahwa dalam rentang waktu
1990-2008, dua pertiga konflik keagamaan yang terjadi di
Indonesia mengambil bentuk aksi damai, dan hanya sepertiga
yang terwujud dalam bentuk aksi kekerasan. Sebagian besar
konflik keagamaan ini terkait dengan isu komunal keagamaan,
misalnya Islam-Kristen dan penodaan agama (Fauzi dkk., 2009).

Dalam Q.S Hud (118-119) dijelaskan bahwa Allah tidak
menghendaki manusia satu pandangan. Penggunaan bentuk
kata kerja yang menunjuk pada masa mendatang (al-fi7l al-

Badan Litbang dan Diklat | 163



mudhari’) mengindikasikan bahwa perbedaan di antara manusia
akan terus terjadi. Karena itu pemaksakan dalam berdakwah
kepada mereka yang berbeda pandangan, baik dalam satu agama
maupun dengan penganut agama lain, tidak sejalan dengan
semangat menghargai perbedaan yang menjadi tuntunan al-
Qur’an.

Sedangkan Q.S al-Hujurat ayat 13 menegaskan bahwa
Allah menciptakan manusia dari asal dan jenis yang satu yakni
Adam dan Hawa. Allah menyebarkan dari keduanya laki-laki
dan perempuan yang banyak, memisahkannya, dan menjadikan
mereka berbangsa-bangsa dan bersuku-suku agar mereka
saling mengenal sehingga mereka bisa saling menolong, saling
membantu, dan saling mewarisi. Walaupun demikian, orang
yang paling mulia di antara mereka adalah orang yang paling
takwa, yakni mereka yang paling banyak ketaatannya kepada
Allah serta menjauhi perbuatan yang dilarang oleh-Nya. Orang
mulia bukan yang paling banyak kerabat dan kaumnya; bukan
yang paling mulia nasabnya. Dalam ayat ini terdapat dalil bahwa
mengetahui nasab adalah disyariatkan, karena Allah menjadikan
mereka berbangsa-bangsa dan bersuku-suku.

QS. Hud ayat 118-119 dan al-Hujurat ayat 13 meng-
gambarkan seperti kondisi Indonesia yang beraneka ragam,
baik secara budaya, etnis, bahasa, maupun agama. Berbagai
etnis berbicara dengan dialek yang berbeda, bahkan penduduk
Indonesia juga terdiri atas enam agama besar yaitu Islam,
Kristen, Katolik, Budha, Hindu, dan Konghucu. Mayoritas umat
Islam tersebar di Sumatera, Jawa, Madura, Kalimantan, Sulawesi,
Lombok, Sumbawa, dan pulau-pulau di Maluku Utara. Penganut

164 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



Kristen Protestan mayoritas tersebar di Irian Jaya. Umat Katolik
tersebar di Pulau Plores, Timor Timur. Sementara umat Hindu
kebanyakan tersebar di Pulau Bali.

Kehadiran media sosial dalam era post-truth yang menjadi
salah satu kunci keberhasilan fragmentasi otoritas keagamaan
begitu sulit untuk dikendalikan. Lebih dari itu, media sosial juga
telah meruntuhkan otoritas tradisional dan modern sekaligus,
yang oleh Nichols disebut sebagai the death of expertise (Nichols,
2017). Wildan melihat hal ini lebih didominasi oleh kelas
menengah muslim perkotaan yang notabene berpendidikan
(Wildan, 2016). Hal tersebut terlihat dari eksistensi spirit
keberislaman yang muncul di ruang publik seperti program
TV, hotel syariah, sekolah islami, rumah sakit islami, perumahan
islami, dan wisata islami (Fealy, 2012). Alhasil, kemunculan
para ustaz yang mampu mengkapitalisasi diri, meskipun tidak
semuanya, melalui media sosial, menjadi tak terhindarkan.
Mereka inilah yang himbauannya lebih didengarkan oleh
masyarakat (Akmaliyah, 2019).

Di sisi lain, awal tahun 2000 kita melihat kemunculan
kelompok yang mempraktikkan ekstremisme beragama dalam
bentuk bom bunuh diri. Ada pula kelompok yang dipandang
terlalu mendewakan rasio dalam beragama. Kedua kelompok
ini menjadi perbincangan hangat di ruang publik. Darlis menilai
kedua kelompok ini berkontestasi karena perbedaan paham
keagamaan dan cara pandang dalam beragama. Kedua kelompok
tersebut dapat dipetakan menjadi kelompok liberal dan
kelompok eksklusif yang mengusung isme masing-masing. Di
mana eksklusivisme dapat dipahami sebagai paradigma berpikir

Badan Litbang dan Diklat | 165



yang cenderung tertutup terhadap keanekaragaman. Sementara
liberalisme merupakan paham yang memperjuangkan kebebasan
di semua aspek (Darlis, 2016).

Cara pandang kedua kelompok tersebut acap kali
meresahkan masyarakat. Bahkan lebih jauh, menjadi ancaman
serius bagi pranata sosial baik dalam konteks lokal, regional,
nasional dan internasional. Dalam konteks lokal dan regional,
kearifan lokal dapat digunakan untuk memoderasi dua kutub
yang berbeda. Misalnya tradisi pela gandong yang menyatukan
umat beragama di Maluku.

Di tengah kondisi tersebut, moderasi beragama diharapkan
dapat menjadi solusi (Darlis: 2017). Moderasi beragama
ini dapat dimaknai sebagai sikap beragama yang seimbang
antara pengamalan agama sendiri dan penghormatan kepada
praktik agama lain. Jalan tengah inilah yang diyakini akan
menghindarkan masyarakat dari sikap ekstrem dan ekslusif yang
berlebihan. Moderasi beragama ini pada akhirnya terekspresikan
dalam bentuk toleransi aktif yang sangat dibutuhkan dalam
mewujudkan harmoni sosial.

Penelitian ini pada dasarnya ingin melihat dinamika
moderasi beragama yang telah dipraktikkan oleh negara. Dalam
hal ini pemerintah daerah dan perangkatnya, serta masyarakat
yang tergabung dalam organisasi yang memiliki konsentrasi
dalam mewujudkan toleransi aktif melalui moderasi beragama.

Berdasarkan latar belakang di atas, maka yang menjadi
masalah dalam penelitian ini adalah bagaimana dinamika
moderasi beragama di Kota Bekasi. Adapun tujuannya yaitu
mendeskripsikan dinamika moderasi beragama di Kota Bekasi.

166 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



B. GAMBARAN LOKASI PENELITIAN
a. Geografis dan Demografis Kota Bekasi

Kota Bekasi secara administratif termasuk bagian dari Jawa
Barat. Kota ini termasuk salah satu kota besar yang menjadi satelit
Ibukota DKI Jakarta. Kondisi ini mempengaruhi pola hidup
mayoritas penduduk kota Bekasi, yang kerap kali diidentikan
dengan Jakarta.

Secara geografis Kota Bekasi terletak di sebelah timur
Jakarta, berbatasan dengan Jakarta Timur; sebelah utara dan
timur berbatasan dengan Kabupaten Bekasi; sebelah selatan
berbatasan dengan Kabupaten Bogor; di barat daya berbatasan
dengan Kota Depok.

Kota Bekasi merupakan daerah dataran rendah dengan
kondisi lingkungan sehari-hari sangat panas. Temperatur harian
rata-rata 23,6 derajat celcius sampai dengan 34,2 derajat celcius.
Adapun dengan curah hujan antara 32 mm sampai dengan 421
mm.

Kondisi lahan dipergunakan pemukiman dan bisnis
sehingga kota Bekasi pendapatan utamanya dari bidang jasa.
Visi Kota Bekasi saat ini Maju Sejahtera dan Iihsan.

Sebagai kota Satelit Ibukota DKI Jakarta, Kota Bekasi
mengalami kepadatan yang berlebih. Menurut data BPS yang
mengacu pada kompilasi dari Dinas Kependudukan dan Catatan
Sipil jumlah Penduduk Kota Bekasi saat ini, penduduknya lebih
dari 2,2 juta jiwa yang tersebar di 12 kecamatan: Kecamatan
Pondok Gede, Jati Sampurna, Jati Asih, Bantar Gebang, Bekasi
Timur, Rawa Lumbu, Bekasi Selatan, Bekasi Barat, Medan Satria,
Bekasi Utara, Mustika Jaya, Pondok Melati. Jika dibandingkan

Badan Litbang dan Diklat | 167



dengan tahun sebelumnya (tahun 2018) jumlah penduduk kota
Bekasi mengalami pertumbuhan yang cukup tinggi yaitu sebesar
4,96 %.

Dari total luas wilayah Kota Bekasi, lebih dari 50% sudah
menjadi kawasan efektif perkotaan, dengan 90% kawasan
perumahan, 4% kawasan industri, 3% kawasan perdagangan,
dan sisanya untuk bangunan lainnya (https://id.wikipedia.org/
wiki/Kota_Bekasi - cite_note-cipta-4).

Berdasarkan sensus tahun 2010, Kecamatan Bekasi
Utara merupakan wilayah dengan tingkat kepadatan tertinggi,
yakni sebesar 12.237 jiwa/km? dan Kecamatan Bantar
Gebang dengan kepadatan 4.310 jiwa/km® menjadi yang
terendah. Sementara pencari kerja di kota ini didominasi oleh
tamatan SMA atau sederajat, yakni sekitar 65,6% dari total
pencari kerja terdaftar.

Sebagai kawasan hunian masyarakat urban, Kota Bekasi
banyak membangun kota-kota mandiri, di antaranya Kota
Harapan Indah, Kemang Pratama, dan Galaxi City. Selain itu
pengembang Summarecon Agung juga sedang membangun kota
mandiri Summarecon Bekasi seluas 240 ha di Kecamatan Bekasi
Utara. Seiring dengan meningkatnya jumlah masyarakat
kelas menengah ke atas, Kota Bekasi juga gencar melakukan
pembangunan apartemen dan pusat perbelanjaan mewah.

Menurut data terbaru yang dihimpun oleh kementrian
Agama Kota Bekasi, komposisi jumlah penduduk menurut
Etnis, dan pendatang yaitu, etnis Betawi 20 %, etnis Sunda 15
%, etnis Jawa 40 %, lainnya 25 %. Sedangkan komposisi jumlah
penduduk menurut Jumlah Pendatang, yaitu masyarakat asli
Bekasi 20 % dan pendatang 80 %.

168 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



Dalam bidang politik, hampir seluruh partai politik yang
terdaftar secara nasional juga terdaftar pada KPUD Kota Bekasi,
berikut beserta urutan kursi yang diperoleh, yaitu: Partai
Keadilan Sejahtera (12 Kursi), Partai PDIP (12 kursi), Partai
Golongan Karya (8 kursi), Gerindra (6 kursi), PAN (5 kursi),
Demokrat (4 kursi), PPP (2 kursi), dan PKB (1 kursi) Jumlah
50 kursi (https://id.wikipedia.org/wiki/Kota_Bekasi diunduh 14
Oktober 2019).

Meskipun sebagai satelit kota DKI Jakarta, terdapat nilai-
nilai budaya yang masih hidup ditengah masyarakat seperti
kebersamaan dan gotong royong masih kuat di masyarakat,
kesenian daerah, adat istiadat masih dipegang oleh penduduk
asli Kota Bekasi dan sopan santun dan saling menghormati
masih tinggi.

Terkait dengan jumlah penduduk berdasarkan agama,
menurut data kemenag kota Bekasi tahun 2014/2018,
secara berurutan yaitu; Islam dengan pemeluk agama
2.146.807/ 2.141.407 jiwa, Kristen 182.106/195.985 jiwa,
Katolik 74.759/71.770 jiwa, Hindu 27.952/ 27.952 jiwa,
Buddha 38.450/22.492 jiwa, Konghucu 201/201 jiwa. Total
2.470.275/2.461.393 jiwa, sedangkan berdasarkan data dari
Dinas Kependudukan dan Catatan Sipil berjumlah: 2.384.236
jiwa. Terdapat selisih jumlah penduduk menurut Kemenag Kota
Bekasi dan dari Dinas Kependudukan dan Catatan Sipil Kota
Bekasi.

Persolan jumlah data penduduk sampai saat ini memang
masih sering ada perbedaan. Hal ini bukan hanya pada
tingkat Kab/Kota bahkan pada tingkat Provinsi. Jika kita lihat

Badan Litbang dan Diklat | 169



juga data yang dikeluarkan oleh Kantor Kemenag melalui
para penyuluhnya antara data tahun 2014 dan 2018 terdapat
perbedaan yang signifikan: ada yang naik mencolok bahkan ada
yang menurun dan stagnan. Dari data jumlah penduduk di atas,
Kota Bekasi merupakan kota yang heterogen baik dari segi etnis
maupun agama (sumber data dari Humas Kantor Kemenag Kota
Bekasi).

b. Toleransi Beragama di Kota Bekasi

Beberapa tahun lalu, Kota Bekasi sering digambarkan
oleh media mainstream sebagai salah satu kota yang intoleran.
Bahkan pada 2015 lalu, kota yang juga dijuluki Kota Patriot ini
berada di urutan kedua yang paling rendah, yakni peringkat ke-
93 dari 94 daerah yang disurvey. Pada 2017 naik ke peringkat 53.
Penyematan kota intoleran itu karena beberapa kasus konflik
yang pernah terjadi di daerah ini antara lain kasus penolakan
warga terhadap penggunaan rumah tinggal yang dijadikan
rumah ibadat yang dikenal dengan kasus Ciketing Mustika Jaya
Kota Bekasi. Kasus ini terkait dengan penolakan warga terhadap
kegiatan yang dilakukan Jemaat Ahmadiyah Indonesia (JAI).
Selain kasus-kasus konflik yang pernah terjadi, intoleransi yang
dilekatkan pada Kota Bekasi juga sering dikorelasikan dengan
menguatnya pemahaman-pemahaman Islam yang dianggap
radikal dan antitoleransi. Tentu pandangan ini memiliki banyak
kelemahan dan perdebatan yang sangat panjang.

Di balik potret intoleransi yang dibesar-besarkan oleh
media massa mainstream, ternyata kondisi objektif Kota Bekasi
menunjukkan fakta kerukunan yang cukup baik dan tingkat
toleransi yang sangat tinggi. Kesimpulan ini didukung dengan
banyak bukti, seperti yang pernah terjadi pada tahun 2018

170 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



lalu. Setara Institute menobatkan Kota Bekasi menjadi kota
paling toleran nomor enam dari 94 daerah di Indonesia. Indeks
Kota Toleran (IKT) 2018 yang diperoleh dari kota di Timur DKI
Jakarta ini mencapai 5,89 dari skala 1-7. (https://metro.tempo.
co/read/1154454/11 Desemeber 2018, diunduh 16 Oktober.
2019).

Faktor lain yang dapat mendukung bahwa Kota Bekasi
memang Kota toleran jika diperhatikan pada data Kemenag Kota
Bekasi tahun 2018 yang telah disebutkan di atas tentang jumlah
penganut agama. Data itu menunjukkan bahwa agama-agama
yang ada di kota Bekasi dapat hidup berdampingan dengan baik.
Jika dianalisis secara psikologi dapat dikatakan bahwa di bawah
sadar masyarakat Kota Bekasi merupakan masyarakat yang
dapat menerima perbedaan, tidak terkecuali dengan agama.
Sudah barang tentu ini menjadi modal besar bahi pengembangan
toleransi di masa mendatang.

Fakta lainnya yang mendukung kerukunan dan toleransi
di Kota Bekasi yang berkembang cukup baik. Ini dapat dilihat
pada terpeliharanya rumah ibadat dari berbagai agama yang
ada di Kota Bekasi. Menurut data Kemenag tahun 2018, di sana
terdapat 1144 masjid dan 1786 mushalla, 78 gereja (definitif),
dan 187 rumah ibadat di rumah tinggal/mall/ruko/hotel. Katolik
memiliki 7 gereja (definitif), satu di antarnya tidak permanen.
Hindu memiliki 2 Pura dan 12 tempek. Buddha memiliki 11
Vihara. Konghucu memiliki 1 Kelenteng. Adapun untuk aliran
kepercayaan ada 3 Pasewakan (Data Kemenag, 2018).

Predikat yang diraih Kota Bekasi terus mengalami
peningkatan. Pada 2015 lalu, Kota Bekasi berada di urutan kedua

Badan Litbang dan Diklat | 171



paling bawah atau peringkat ke-93. Kemudian pada 2017 naik ke
peringkat 53. Wali Kota Bekasi Rahmat Effendi mengapresiasi
predikat yang diberikan oleh Setara Institute tersebut. Menurut
dia, menjadi kota toleran membutuhkan proses yang panjang.
Rahmat menyebut, proses itu berjalan sejak 2009 lalu ketika dia
menjabat sebagai wakil wali kota. “Ukuran toleran itu adalah
lingkungannya aman, investasi ada kepastian, dan perlindungan
hukum,” katanya dalam kesempatan berbincang dengan
wartawan di Bekasi, Senin, 10 Desember 2018.

Berawal dari itu, kata Rahmat, pemerintah harus
konsisten menerapkan hidup saling berdampingan. Sifat yang
dikembangkan adalah menghormati satu sama lain, terhadap
mereka yang berbeda kulit, bahasa, atau keyakinan. Adapun
yang menjadi esensi, menurut Rahmat, negara atau kota wajib
memberikan hak kepada masyarakat yang berlainan keyakinan.
“Adilnya itu proporsional, itu yang diterapkan di Kota Bekasi,’
kata Rahmat. Ia mengatakan, pionir wilayahnya menjadi kota
toleran berawal dari pembentukan Majelis Umat Beragama
(MUB) pada 2016. Majelis ini merupakan kepanjangan dari
Forum Kerukunan Umat Beragama (FKUB) yang hanya sampai
dengan tingkat kecamatan. “MUB itu lah yang akan terus
menumbuh kembangkan, saling percaya membangun dinamika
kebangsaan, NKRI, Pancasila, dan UUD 1945

Sejumlah lembaga pendidikan dengan khas keagamaan
dari berbagai pemeluk agama masih terpelihara. Sebagaimana
di kota-kota lainnya di Indonesia, semua fasilitas di Kota Bekasi
yang bersifat sosial diselenggarakan pemerintah seperti taman
bermain, sarana pendidikan, transportasi, sarana kesehatan, dan
tempat perbelanjaan. Semuanya diakses oleh semua pemeluk

172 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



agama dan semua golongan. Perihal ini juga merupakan fakta
tingginya toleransi masyarakat Bekasi yang sering diabaikan oleh
banyak orang.

Dalam pendidikan dan administrasi hukum, Kota Bekasi
merupakan salah satu kota yang telah membentuk suatu wadah
kepanjangan tangan dari FKUB Kota Bekasi, sampai tingkat
kelurahan (sejak tahun 2016). Namanya Majelis Umat Beragama
(MUB), sebagai implementasi lanjutan dari PBM Nomor: 9 dan 8
Tahun 2006. Selain itu kota Bekasi juga telah memiliki Peraturan
Wali Kota (Perwal) tentang pendirian rumah ibadat. Hal ini
tentunya mendukung kerukunan dan toleransi di Kota Bekasi.
Pemerintah Kota Bekasi terlibat aktif dalam rangka membangun
kerukunan masyarakat.

Pemerintah Kota Bekasi kerap memfasilitasi pertemuan
atau komunikasi lintas tokoh agama dan lintas ormas untuk
mencairkan berbagai permasalahan yang muncul di kota Bekasi.
Dalam aspek sosial, pemerintah Kota Bekasi juga memfasilitasi
TPU-TPU bagi semua pemeluk agama (sudah dimanfaatkan
secara maksimal oleh masing-masing pemeluk agama). Bahkan
umat Hindu diberikan bagian di TPU Perwiran (Bekasi Utara),
karena memang jarang ada yang dimakamkan. Pada persoalan
itu juga sudah banyak dimanfaatkan oleh umat lain. Umat Hindu
saat ini memanfaatkan TPU yang ada di Kampung Jaha Jati Asih.

c. Potret Toleransi dan KUB di Kampung Sawah Kecamatan
Pondok Melati
Ada segitiga emas di pinggiran Jakarta. Segitiga ini dijaga
oleh masyarakat Islam, Kristen Protestan, dan Katolik. Letaknya
di kantong toleransi umat beragama, bernama Kampung

Badan Litbang dan Diklat | 173



Sawah, Kota Bekasi, Jawa Barat. Bila dilihat di peta, letaknya
tepat di sebelah tenggara mepet batas Jakarta. Kampung Sawah
awalnya merupakan kelurahan (desa), yakni Desa Jatiranggon,
Kecamatan Pondok Gede. Kampung Sawah menjadi potret
penting terjalinnya kerukunan dan toleransi di Kota Bekasi.
Di sana terdapat tiga rumah ibadat yang berdekatan bahkan
bersebelahan: Masjid Fi Sabilillah, Gereja Katolik Santo
Servatius, dan Gereja Kristen Pasundan . Selama ini kehidupan
dan aktivitas sehari-harinya berjalan dengan sangat harmonis,
toleran, dan saling menghargai.

Kampung Sawah adalah suatu wilayah pemukiman yang
terletak di sebelah tenggara Jakarta, tidak jauh dari perbatasan
Bekasi-DKI Jakarta. Luasnya berkisar 12-15 km2, yang
terbentang dari utara ke selatan dan dari barat ke timur. Sesuai
dengan namanya, dahulu, Kampung Sawah merupakan daerah
pemukiman yang terdiri atas kampung dan sawah. Sekarang
pemandangan seperti itu sudah tidak ditemukan lagi, karena
seluruh sawah produktif sudah disulap menjadi perumahan
berbagai kelas. Secara geografis, Di sebelah barat Kampung Sawah
berbatasan dengan Kali Sunter, berbatasan dengan DKI; sebelah
utara berbatasan dengan Pasar Kecapi (sekarang JORR); sebelah
timur berbatasan dengan Kali Cakung, Kampung Pedurenan;
sebelah selatan berbatasan dengan Kampung Pabuaran.

Seiring perkembangan wilayah dan pertambahan penduduk
Kampung Sawah mengalami pemekaran wilayah, terbagi menjadi
tiga kelurahan: Kelurahan Jatiwarna, Keluarahan Jatimelati, dan
Kelurahan Jatimurni. Adapun kecamatannya yakni Pondok
Melati. Meskipun secara geografis Kampung Sawah itu “kecil”
namun pengaruhnya tidak bisa dianggap kecil.

174 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



Ada yang mengatakan Kampung Sawah adalah “Kampung
Toleransi atau Kampung Pesodaraan”. Label itu membuat
masyarakat di sana sangat bangga. Sebab, ungkapan itu juga
merupakan “penghargaan” terhadap para “leluhur dan sesepuh”

Di era 60-an, Kampung Sawah dihuni oleh sekitar 95
% orang-orang asli Kampung Sawah. Belakangan, seiring
perkembangan wilayah dan kemudahan transportasi, orang-
orang dari berbagai daerah berdatangan dan tinggal di Kampung
Sawah. Mereka ada yang berasal dari Jawa, Sunda, Batak, NTT,
Ambon, Menado, dan Papua, bahkan dari Cina.

Para pendatang itu memiliki latar belakang budaya dan
agama yang berbeda. Kendati demikian, mereka baik-baik
saja. Jadi, masyarakat di sana heterogenitas dan pluralitasnya
cukup tinggi. Perlu dipahami bahwa mengelola wilayah dengan
heterogenitas tinggi, tentu punya tingkat kesulitan tersendiri.
Hal ini bisa terjadi hanya karena kerja sama yang kuat antara
tokoh Agama, tokoh Masyarakat, dan pihak Pemerintah Daerah
(Yacob K., 2015).

Secara historis, warga Kampung Sawah berasal dari satu
rumpun atau satu keturunan. Itu sebabnya relasi sosial di antara
mereka sangat terlihat akrab. Bahkan ada satu keluarga yang di
dalamnya terdapat beberapa penganut agama. Suasana demikian
didukung oleh lokasi desa yang pada saat itu terpencil. Sehingga
satu dengan yang lainnya saling membutuhkan dan saling
membantu. Keadaan saling menunjang ini membuat kerukunan
beragama tercipta dengan baik.

Sebagaimana disebut di atas, pada awalnya hampir semua
warga Kampung Sawah menganut agama Islam. Penganut agama

Badan Litbang dan Diklat | 175



Kristen baru hadir di Kampung Sawah pada tahun 1886, yang
ditandai dengan kemunculan jemaat Meester FL. Anthing di
bawah perhimpunan pekhabaran Injil Belanda. Pada akhir
1880-an perkembangan Protestan kian pesat, akibat banyaknya
jemaat dari Mojowarno Jawa Timur dan dan jemaat dari Lereng
Gunung Muria Jawa Tengah yang hijrah ke Kampung Sawah.
Dari sini pemeluk agama Kristen mulai menjadi multietnis.

Pada tahun 1895, pemeluk agama Kristen pecah menjadi
tiga kelompok, salah satu darinya memilih Katolik Roma, meski
pada saat itu Katolik bukan bagian dari Kristen Protestan.
Perkembangan agama Katolik di Kampung Sawah ditandai
dengan pembaptisan 18 putera setempat pada 6 Oktober oleh
Pater Bernardus Scwheitz dari Katedral Batavia. Penganut
Kristen di Kampung Sawah kemudian membentuk sitem marga.
Tradisi ini tidak ditemukan di Betawi lainnya, seperti Baiin,
Saiman, Bicin, Napiun, Kadiman, Dani, Rikin, dan kelip.

Penganut agama Katolik di Kampung Sawah pada tahun
Yubelium (tahun peringatan) berjumlah 3920 Jiwa, yang terdiri
atas: 1410 jiwa suku Jawa (37%), 760 jiwa asal Nusa Tenggara
Timur (18%), 370 jiwa asal Tapanuli dan Batak (10%), 220 jiwa
warga keturunan Tionghoa (7%), 120 jiwa Sunda dan Betawi
non-Kampung Sawah (3%), 90 jiwa dari suku-suku lainnya
(2,5%), dan 670 asli Kampung Sawah (20%) (Sunardian.
blogspot.com/2012/08/kampung-sawah-tentang-betawi-yang.
html?m=I diakses 28 April 2015).

Di Kampung Sawabh, faktor kekerabatan bukan satu-satunya
yang memelihara kerukunan dan toleransi antara pemeluk agama
Islam, Kristen, dan Katolik. Apalagi dengan makin dipadatinya

176 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



kampung ini dengan pendatang, yang hampir 80 % penganut
Katolik, dan mereka bukan penduduk asli.

Ada faktor-faktor lain yang mendukung toleransi di
kampung ini, antara lain, kearifan para tokoh agama untuk
membangun kerukunan, baik dari kalangan muslim, sebagai
mana disampaikan Shalahuddin Malik. Shalahuddin Malik
meyakini semakin seseorang memahami agama Islam dengan
baik dia akan semakin toleran. Pembatasan toleransi hanya
dalam persoalan muamalah, tidak pada teologi.

Demikian juga yang disampaikan Romo Ipung dari Paroki
Gereja Katolik Servatius. Menurutnya, toleransi yang mesti
dibangun adalah dengan dialog sosial antar para pemeluk
agama. Inilah yang mendukung terwujudnya kohesi sosial. Ia
pun mengakui bahwa warna utama yang tumbuh di kampung
ini adalah toleransi dan kerukunan.

Toleransi di kampung ini didukung dengan ikatan
kekerabatan antar para pemeluk agama. Selain itu, untuk
menjaga kesinambungan toleransi di kampung ini, para tokoh
agama pun berperan dengan memberikan pendidikan agama
yang benar.

Bentuk toleransi yang dikembangkan di Kampung Sawah,
ada pada tataran sosial kemasyarakatan, yaitu bergotong
royong dalam kegiatan membersihkan kampung, perayaan
kemerdekaan, saling berkunjung antartokoh agama dan saling
menyediakan lahan parkir pada hari-hari raya agama bagi agama
yang lainnya.

Ada beberapa usaha yang diupayakan untuk menjaga
terpeliharanya toleransi dan kerukunan di kampung ini

Badan Litbang dan Diklat | 177



antara lain: mendirikan Radio Komunitas Kampung Sawah,
menerbitkan Koran Kampung Sawah yang terbit sebulan
sekali, dan memelihara sikap toleransi di Ikatan Sekolah Swasta
Kampung Sawah. Ikatan Sekolah Swasta ini terdiri atas berbagai
sekolah Swasta di Kampung Sawah, dari tiga agama: Islam,
Kristen, dan Katolik (Shalahuddin dan Romo Ipung, wawancara
25 Maret 2015).

C. RUANG-RUANG PERJUMPAAN MASYARAKAT
MENUJU MODERASI BERAGAMA

1. Car Free Day Kota Bekasi

Salah satu ruang perjumpaan masyarakat Kota Bekasi adalah
ruang Car Free Day, di sepanjang Jalan Ahmad Yani sampai
dengan Jalan Boulevard Summarecon. Ruang tersebut telah
ditetapkan sejak awal tahun 2018 berdasarkan Keputusan Wali
Kota Bekasi Nomor: 660.1/Kep.62-DinasLH/II/2018 tentang
Tim Koordinator Penyelenggaraan Hari Bebas Kendaraan
Bermotor (Car Free Day). Keputusan ini telah diperbaharui
dengan Keputusan Wali Kota Bekasi Nomor: 426/Kep. 63-Dinas
LH/1/2019, tentang Tim Koordinator Penyelenggaraan Hari
Bebas Kendaraan Bermotor (Car Free Day).

Tim koordinator melibatkan banyak pihak, setidaknya 7/8
instansi vertikal dan perangkat daerah yang diketuai oleh Kepala
Dinas Lingkungan Hidup dan Kepala Dinas Kepemudaan dan
Olah Raga Kota Bekasi. Keterlibatan banyak pihak ini diharapkan
dapat mempermudah jalannya kegiatan. Untuk itu kesempatan
Car Free Day ini betul-betul diatur sebaik mungkin sehingga
berbagai himbauan dan aturan lain dikeluarkan misalnya: Tata
Tertib di Kawasan Car Free Day Kota Bekasi. Beberapa contoh

178 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



isi tata tertib misalnya “Masyarkat dilarang keras membuang
sampah sembarangan, menyebar leaflet, brosusr dan barang
promosi lainnya tanpa menggunakan goodybag di kawasan Hari
Bebas Kendaraan Bermotor (HBKB).

Ruang perjumpaan masyarakat Kota Bekasi ini sungguh
sangat dibutuhkan walaupun hanya berlaku sekali seminggu.
Terlihat keceriaan di masing-masing wajah warga yang
berkesempatan untuk memanfaatkan hari bebas kendaraan
bermotor (HBKB) walaupun hanya beberapa jam saja. Kegiatan
ini dapat dimanfaatkan oleh warga untuk berolah raga baik yang
bersifat sendiri-sendiri maupun yang dengan berramai-ramai
membawa keluarga.

Pelaksanaan kegiatan hari bebas berkendaraan bermotor
ini dinilai sebagian warga masih kurang panjang waktunya
oleh karenanya mereka mengusulkan untuk diperpanjang
sebagaimana diberitakan dalam Wartakotalive.com: “Warga
mengeluhkan durasi atau waktu pelaksanaan Car Free Day atau
Hari Bebas Kendaraan Bermotor (HBKB) di Jalan Ahmad Yani,
Kota Bekasi terlalu pendek.” Durasi CFD di Bekasi dimulai
pukul 06.00 hingga 09.00 WIB di Jalan Ahmad Yani Kota Bekasi:
“Kurang waktu CFD-nya, harusnya paling tidak sampai jam 11
siang. Ini mah cuman sampai jam 9 aja,” kata Ica Laila (22) warga
Pondok Gede, Minggu (14/7/2019).

2. Pembentukan Majelis Umat Beragama (MUB)

Menyadari fakta yang terjadi bahwa Kota Bekasi mendapat
pridikat yang sangat tidak memuaskan pada tahun 2015 lalu,
maka berbagai upaya wali kota Bekasi berusaha meningkatkan
citra dari kota intoleran menjadi kota yang toleran. Salah

Badan Litbang dan Diklat | 179



satu upayanya adalah dengan membentuk wadah baru pada
tingkat kecamatan dan kelurahan sebagai perpanjangan tangan
dari Forum Kerukunan Umat Beragama Kota Bekasi, yaitu
Membentuk Majelis Umat Beragama (MUB) tingkat kecamatan
dan kelurahan.

Pembentukan wadah ini berdasarkan Instruksi Wali Kota
Bekasi Nomor: 450/6778-Kessos/2016 tentang Pembentukan
Majelis Umat Beragama tingkat Kecamatan dan Kelurahan
di Kota Bekasi. Isi Insturksinya: dalam rangka meningkatkan
kerukunan intern dan antarumat beragama dan pemerintah
maka diinstruksikan kepada Camat dan Lurah se-Kota Bekasi
untuk membentuk Majelis Umat Beragama di setiap kecamatan
dan kelurahan untuk memebntuk MUB. Masing-masing
wilayah kecamatan diminta paling lambat 2 minggu dan di
wilayah kelurahan paling lambat 4 minggu, setelah instruksi ini
dikeluarkan (tertanggal 29 September 2016).” Untuk komposisi
kepengurusan juga disebutkan dalam surat instruksi wali kota
yaitu masing-masing tingkatan beranggotakan ganjil 3, 5, atau
7 orang, dari berbagai agama yang ada dengan memperhatikan
jumlah penganut agama pada wilayah dimaksud. Sedangkan
teknik pelaksanaannya dengan berkoordinasi dengan kepala
Kesbangpol, staf ahli bidang pemerintahan, kepala bagian
Kesejahteraan Sosial, kepala kantor Kementerian Agama, Majelis
Ulama Indonesia, dan ketua forum Kerukunan Umat Beragama
(FKUB).

Memenubhi instruksi wali kota Bekasi sebagaimana di atas,
maka sesuai dengan tenggat waktu yang diberikan masing-
masing 12 (dua belas) kecamatan dan 56 (lima puluh enam)
kelurahan se-Kota Bekasi telah membentuk wadah dimaksud.

180 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



Maka pada tanggal 14 Nopember 2016 bertempat di Aula
Toton Baho, Pekayon, Bekasi Selatan, Wali Kota Rahmat
Effendi bersama tokoh dan pengurus Majelis Umat Beragama
(MUB) tingkat Kelurahan se-Kota Bekasi dilantik. Majelis Umat
Beragama (MUB) Kelurahan diharapkan bisa menjadi satu
tampungan permasalahan terkait agama di wilayah kelurahan.
Hal ini dimaksudkan agar keharmonisan tetap terjaga di Kota
Bekasi. “Tidak ada kaum mayoritas minoritas, perbedaan
agama, ras, suku budaya. Karena semua sama menjadi warga
Kota Bekasi,” ucap Rahmat Effendi, Wali Kota Bekasi. Pelantikan
ini menindak lanjuti terbentuknya MUB tingkat kecamatan yang
belum lama dilakukan.

Wali kota menyampaikan bahwa “Walau ada ragam agama,
budaya, suku harus tetap bersatu, tetap dalam bhineka tunggal
ika, dan menjadikan Kota Bekasi sebagai miniatur kerukunan
umat beragama di Indonesia”. Pelantikan MUB ini dihadiri oleh
Ketua Forum Kerukunan Umat Beragama (FKUB) Kota Bekasi,
H. Abdul Manan, para camat dan lurah, serta tokoh masyarakat
seperti KH. Abdul Hadi dan lainnya.

Kini Kota Bekasi memiliki 56 ketua MUB tingkat kelurahan.
Setiap agama terwakili dan masuk dalam bagian dari Majelis
Umat Beragama. “Jika boleh di tingkat RW juga bisa kita bentuk
MUB ini. Sehingga jika ada permasalahan baik dari segi agama
tetap ada yang mengurus,” kata Wali Kota Bekasi. Sebagai Kepala
Daerah, Wali Kota Bekasi tentu tidak hanya memikirkan umat
yang beragama Islam saja. Namun juga agama lain selain Islam
sehingga seperti agenda peresmian atau masalah lain juga bisa
dihadirinya. Ini masuk dalam bentuk keharmonisan umat
beragama (https://poskotanews.com/2016/11/14/majelis-umat-

Badan Litbang dan Diklat | 181



beragama-terbentuk-di-tingkat-kelurahan-kota-bekasi/diunduh
28 Oktober 2019).

Kerukunan umat beragama di Kota Bekasi tetap terjaga
hingga saat ini. Sebab, semua elemen masyarakat mempunyai
komitmen untuk menjaga toleransi beragama serta menjadikan
perbedaan sebagai kekuatan dan saling berkomunikasi dengan
lintas agama yang tergabung dalam Forum Komunikasi Umat
Beragama (FKUB) Kota Bekasi.

Pelaksanaan kegiatan keagamaan berjalan lancar seperti
pada perayaan ibadah keagamaan Idul Fitri, Idul Adha, Natal,
dan ibadah lainnya. Semuanya berlangsung aman, damai,
dan kondusif. Sebab, FKUB telah memberikan pemahaman
pentingnya arti kerukunan umat beragama dalam bermasyarakat.
Selain itu, pertemuan rutin yang dilakukan para tokoh umat
beragama di Kota Bekasi berdampak terhadap lancarnya
komunikasi umat beragama, tidak ada sekat-sekat pembatas yang
dapat menjadi penghalang kerukunan beragama. Pertemuan
rutin yang dilakukan para tokoh umat beragama berdampak
bagi kelancaran komunikasi antarumat beragama. FKUB sudah
berulang kali melakukan pertemuan antartokoh agama untuk
membahas berbagai hal.

Kota Bekasi mendapat prestasi sebagai Kota Toleran keenam
dari 10 kota yang dilakukan survei oleh Setara Institute: “Kota
Bekasi meraih Kota Toleran peringkat keenam karena partisipasi
positif dari semua tokoh lintas agama. Masyarakat sudah
memahami pentingnya arti toleransi. Di antara meraka saling
menjaga kerukunan, saling komunikasi satu dengan lainnya.
Oleh karenanya FKUB Kota Bekasi mendapatkan penghargaan
dari Kementerian Agama atas peran sertanya dalam terciptanya

182 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



kerukunan umat beragama di Kota Bekasi beberapa tahun
terakhir ini. Begitu juga dengan aparat keamanan dari Polresta
Bekasi Kota serta Kodim 0507/Kota Bekasi yang selalu
bersinergi untuk menjaga kamtibmas tetap kondusif. Semua
elemen masyarakat di Kota Bekasi saling bersinergi untuk
menjaga kerukunan umat beragama. Semua berharap, kondisi
seperti sekarang harus tetap terjaga dan terpelihara. Semua
harus saling menjalin komunikasi di dalam wadah yang telah
terbentuk sampai pada tingkat kelurahan, apabila ada hal-hal
yang dapat mengganggu kerukunan umat beragama dapat segera
diketahui dan segera diselesaikan secepatnya” (Disarikan dari
berbagai pemberitaan tentang kerukunan umat beragama di
Kota Bekasi seperti yang diberitakan. https://www.beritasatu.
com/megapolitan/529623/toleransi-beragama-di-kota-bekasi-
tetap-terjaga diunduh tanggal 25 Oktober 2019).

D. MODERASI BERAGAMA DI KOTA BEKASI

Wali kota Bekasi menyatakan bahwa berdasarkan release
dari Komisi Nasional Hak Azasi Manusia (Komnas HAM), Kota
Bekasi menempati urutan keenam terburuk dalam pelaksanaan
kerukunan umat beragama (Wartakota Tribunnews online:
2016). Hasil ini menjadi cambuk pelecut untuk memperbaiki
keadaan kerukunan umat beragama. Langkah pertama yang
dilakukannya adalah apel dan deklarasi Kerukunan Umat
Beragama se-Kota Bekasi pada 16 April 2016 (Beritasatu online:
2016). Pada tanggal 13 Oktober 2016, wali kota menginisiasi
pembentukan pengurus Majelis Umat Beragama (MUB) yang
dibentuk pada setiap kecamatan bahkan hingga kelurahan
(media daring Merdeka: 2018).

Badan Litbang dan Diklat | 183



Upaya dan kemauan kuat dari wali kota Bekasi berujung
manis karena secara beruntun pada tahun 2018 dan 2019,
Kota Bekasi meraih penghargaan Kota Harmonis dalam ajang
Indonesia Award. Hal ini diindikasikan pada indeks kerukunan
umat beragama Kota Bekasi yang terus menanjak. Pada tahun
2016, Kota Bekasi menempati urutan 6 (enam) terburuk dalam
toleransinya, sedangkan pada tahun 2019, berdasarkan release
Setara Institute dalam Indeks Kota Toleran (IKT) tahun 2019,
Kota Bekasi dinobatkan menjadi kota paling toleran nomor
enam se-Indonesia dari 94 kota yang dinilai. Keharmonisan
masyarakat Kota Bekasi tercermin dalam kehidupan beragama
yang toleran dan rukun, baik antarumat beragama, internal umat
beragama, maupun interaksi sosial budayanya.

1. Hubungan Antarumat Beragama

Komposisi penduduk Kota Bekasi sangatlah heterogen.
Proses urbanisasi yang tinggi menyebabkan banyaknya kaum
migran. Menurut BPS tahun 2010, penduduk migran Kota Bekasi
mencapai 63% (BPS: 2010). Sementara itu komposisi penduduk
Kota Bekasi berdasarkan agama, yakni: Islam 85,83%, Kristen
7,81%, Katolik 2,68%, Buddha 0,98%/, Hindu 0,19%, Konghucu
0,004%, dan aliran kepercayaan 0,06% (Disdukcapil Kota Bekasi:
2018).

Keragaman latar belakang penduduk Kota Bekasi dengan
sendirinya menimbulkan kesadaran dan pengertian akan
perbedaan ras, suku, dan agama. Hal ini dapat ditunjukkan dari
pembauran penduduk dalam bertetangga tanpa membedakan
agama dan suku. Secara umum, gambaran keragaman masyarakat
Kota Bekasi tercermin dalam keharmonisan kehidupan di unit-

184 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



unit organisasi terkecil dalam masyarakat. Perbedaan agama,
perbedaan suku dan ras dengan tetangga di lingkungan sekitar
semakin membuka cara pandang dan pemahaman masyarakat
Kota Bekasi tentang toleransi dan moderasi beragama. Lebih dari
itu, pada sebagian keluarga terdapat perbedaan agama di antara
anggota keluarganya. Ini menunjukkan pembelajaran toleransi
dan moderasi beragama telah lahir di tingkat keluarga. Hubungan
darah bagi sebagian masyarakat Kota Bekasi merupakan suatu
ikatan kuat di atas agama sehingga ikatan keluarga tetap terjaga
meskipun anggota keluarga tersebut berbeda-beda agama yang
dianutnya (anonim, wawancara 14-17 Oktober 2019).

Ketegangan hubungan antarumat beragama seringkali
disebabkan oleh persepsi golongan mayoritas dan kaum
minoritas. Menurut Rm. Raymandus Sianipar dan Hubertus
Maner, “Kelompok minoritas hendaklah tahu diri dalam
bertetangga agar lebih mengutamakan keharmonisan
lingkungan daripada ego pribadi”. Perlunya tenggang rasa dalam
bermasyarakat, misalnya dalam hal binatang peliharaan (anjing)
dan acara kumpul bersama (aktivitas ibadah). Dua hal ini sering
menyebabkan beragam prasangka yang bisa saja dihubungkan
dengan unsur agama. Oleh karena itu, yang perlu ditekankan
menurut Ketua PC NU Kota Bekasi KH. Madinah HL. adalah
“Kaum minoritas tahu diri dan kaum mayoritas tahan diri”
(wawancara tanggal 14 Oktober 2019).

Interaksi antarumat beragama di Kota Bekasi mengalami
perubahan besar sejak tahun 2016. Wali Kota Bekasi kemudian
berbenah memperbaiki kehidupan keberagamaan masyarakat
yang dimulai dari pendeklarasian kerukunan umat beragama

Badan Litbang dan Diklat | 185



dan pembentukan MUB di setiap kecamatan dan kelurahan.
Begitu pula sikap Wali Kota Bekasi kepada masyarakat selalu
mengacu pada equality before the law dan law enforcement. Dua
hal inilah yang menjadikan perlakuan sama tanpa diskriminasi
bagi seluruh masyarakat dalam hal administrasi pemerintahan
dan keberagamaan bagi seluruh masyarakat (Wali Kota Bekasi,
wawancara 14-15 Oktober 2019).

Pendirian rumah ibadat merupakan penyebab utama
seringnya terjadi konflik horizontal antarpemeluk agama. Kota
Bekasi mempunyai sejarah dalam hal kekerasan dan penolakan
terhadap pendirian rumah ibadat, diantaranya: Gereja Huria
Kristen Batak Protestan (HKBP) di Ciketing Asem tahun (2010),
Gereja Katolik St. Stanislaus Kostka Kalamiring di Kampung
Sawah (2013), dan Gereja Katolik Santa Clara di Bekasi Utara
(2016).

Dalam hal perizinan pendirian rumah ibadat, wali kota
Bekasi selalu mengacu pada Peraturan Bersama Menteri Dalam
Negeri dan Menteri Agama Nomor: 9 dan 8 tahun 2006. Dalam
peraturan ini dinyatakan bahwa persyaratan pendirian rumah
ibadat disamakan, apapun agamanya. Ketika persyaratan
perizinan rumah ibadah sudah terpenuhi, wali kota Bekasi
tidak akan ragu untuk mengeluarkan surat izin pendirian rumah
ibadat tersebut.

Peran Forum Kerukunan Umat Beragama (FKUB) Kota
Bekasi sangat penting bagi proses pemberian rekomendasi
pendirian rumah ibadat. FKUB Kota Bekasi menjalankan
fungsinya secara maksimal dalam proses pemberian rekomendasi
pendirian rumah ibadat. Keterwakilan 6 (enam) agama resmi
dalam FKUB Kota Bekasi menyebabkan legitimasi rekomendasi

186 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



yang dikeluarkan dihormati oleh semua pemeluk agama.
Meskipun, menurut salah satu perwakilan bahwa, kehadirannya
sebagai perwakilan agama Konghucu di FKUB merupakan
usaha pemenuhan kuota keterwakilan 6 (enam) agama saja.
Ia mengakui bahwa ia sebagai pemeluk agama Konghucu,
sedangkan agama yang tertulis di Kartu Tanda Penduduk (KTP)-
nya ialah Buddha Tri Dharma, yaitu: suatu sekte agama Buddha
yang mengakui aliran Konghucu dalam kepercayaannya.

Para pemeluk agama mempunyai cara berbeda dalam
proses pendirian rumah ibadat. Sebagaimana disampaikan oleh
perwakilan dari agama Katolik bahwa proses pendirian gereja
bagi umat Katolik tidaklah mudah dikarenakan prosesnya
selain sebagaimana ditentukan dalam PBM No. 9/8 tahun 2006
juga harus memenuhi proses perizinan di internal keuskupan
Katolik. Mereka mengakui bahwa penolakan pendirian gereja
Katolik dimungkinkan karena banyaknya gereja yang muncul
di masyarakat (resmi atau tidak resmi) dari agama Kristen. Bagi
Kristen perbedaan sekte berarti harus berbeda gereja. Sedangkan
Gereja Katolik di Kota Bekasi hanya terdapat 8 (delapan) buah
dari 12 kecamatan. Ini berarti tidak semua kecamatan di Kota
Bekasi memiliki gereja Katolik.

Berbeda halnya dengan Konghucu, Roby Karyana dan
Burhanuddin (wawancara, 18 Oktober 2019) mengakui bahwa
umat Konghucu belum memiliki rumah ibadah (Litang). Sebab,
umat Konghucu di Kota Bekasi masih sangat sedikit jumlahnya,
sekitar 200 orang. Mereka pun masih berserak dan belum
terorganisir. Selama ini umat Konghucu sudah merasa nyaman
melakukan ibadah di Vihara sebab mereka membiarkan identitas
mereka tertulis sebagai penganut Buddha pada KTP mereka.

Badan Litbang dan Diklat | 187



Hal ini menyebabkan identifikasi data riil penganut Konghucu
di Kota Bekasi menjadi sulit. Klenteng Hok Lay Kiong yang
berada di Kawasan Pasar Proyek Bekasi, yang beraliran Buddha
Tri Dharma merupakan tempat suci bagi penganut Konghucu
Kota Bekasi. Buddha Tri Dharma merupakan satu sekte yang
mengakui keberadaan Konghucu dalam ajarannya. Kenyamanan
pemeluk Konghucu Kota Bekasi sebagai Buddha Tri Dharma
menyebabkan keengganan mereka untuk mengorganisir diri dan
membuat Litang (Burhanudin wawancara, 21 Oktober 2019).

Di sebagian masyarakat muslim, penolakan terhadap
aktivitas ibadat dari umat agama tertentu masih terjadi.
Pelaksanaan ibadat yang dilakukan dari acara kumpul bersama
sering mendapatkan penolakan dari kelompok mayoritas
(muslim). Sebab, jumlah pemeluk agama yang melakukan ibadat
berjumlah sedikit di lingkungan tersebut. Kekhawatiran aktivitas
ibadat yang dilakukan akan membesar dan melembaga.

Toleransi yang telah lama terbangun di Kampung Sawah,
Pondok Melati misalnya, merupakan kawasan yang patut
menjadi percontohan untuk daerah lain, khususnya Kota Bekasi.
Jarot Wiranto mengemukakan bahwa ketika perayaan hari raya
pada salah satu agama, maka warga masyarakat yang beragama
lain turut menjaga ketertiban dan keamanan pelaksanaan
ibadatnya. Hal ini terlaksana sejak lama, sehingga pemahaman
tentang moderasi beragama di daerah tersebut sudah sangat
kental tertanam dalam budaya masyarakatnya.

2. Hubungan Internal Umat Beragama

Keragaman kelompok agama pada masyarakat Kota Bekasi
tidak hanya pada antarumat beragama, tetapi juga terjadi pada

188 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



internal umat beragama. Fragmentasi internal umat beragama
di antaranya: sekte atau aliran, organisasi masyarakat, dan
manajerial rumah ibadat. Akan tetapi, tidak semua pemeluk
agama mengalami fragmentasi internal. Agama Katolik
merupakan agama yang pemeluknya tidak terfragmentasi
karena berada pada satu komando keuskupan yang berasal dari
Vatikan. Apabila ada pemahaman yang melenceng dari garis
ajaran agama Katolik, maka orang tersebut telah keluar dari
agama Katolik. Sedangkan agama lainnya seperti Islam dan
Kristen mudah sekali terjadi fragmentasi umat.

Fragmentasi umat Islam berasal dari penyimpangan ajaran
agama (sekte atau aliran sempalan), perbedaan organisasi
masyarakat Islam, bahkan perebutan penguasaan manajerial
rumah ibadat. Saat ini, masyarakat muslim sudah cukup
dewasa dalam menyikapi perbedaan organisasi masyarakat,
misalnya dalam perbedaan afiliasi organisasi Muhammadiyah
dan Nahdlatul Ulama (NU). Masyarakat Kota Bekasi tidak lagi
berkutat pada dikotomi 2 (dua) kelompok organisasi besar ini
karena organisasi ini telah lama saling bahu dan bersinergi dalam
membangun kehidupan beragama masyarakat Kota Bekasi
seperti di MUI dan FKUB. Bahkan, Ketua PD. Muhammadiyah
Kota Bekasi, KH. Sukandar Ghazali, mengatakan bahwa ia sering
berceramah dan berkhutbah di masjid yang berafiliasi kepada
NU (Nahdlatul Ulama).

Majelis Ulama Indonesia (MUI) Kota Bekasi adalah
lembaga yang mempersatukan organisasi-organisasi masyarakat
Islam melalui keterwakilannya. Akan tetapi, ormas Islam yang
mengarah pada penyimpangan tidak dapat diakomodir di

Badan Litbang dan Diklat | 189



MUI. Di awal pembentukan kepengurusan MUI Kota Bekasi
untuk periode 2014-2019 terdapat perwakilan dari organisasi
kemasyarakatan tertentu dimana ormas ini keberadaannya
masih dalam pantauan MUI Pusat. Akhirnya pada tahun kedua,
perwakilannya tidak lagi diikutsertakan dari kepengurusan MUI
Kota Bekasi. Menurut Ketua PC. NU Kota Bekasi, perlunya
peran pemerintah dalam mempertegas eksistensi ormas-ormas
tertentu yang masih belum jelas penerimaannya oleh MUI Pusat
atau organisasi sejenis lainnya sehingga masyarakat tidak salah
menyikapi keberadaan mereka.

Lebih buruknya, ketika bendera organisasi-organisasi
masyarakat Islam masuk dalam kepengurusan rumah ibadat
(masjid). Perebutan kepengurusan masjid untuk menguasai
manajerial masjid dapat saja terjadi sebagai bentuk aktualisasi
dari afiliasi ormas mereka. Sedikitnya ada 2 (dua) masjid yang
menarik perhatian masyarakat Kota Bekasi dalam perebutan
manajerial kepengurusannya: Masjid Muhammad Ramadhan
(Pekayon, Bekasi Selatan) dan Masjid Al-Kautsar (Kranji, Bekasi
Barat). Alotnya perseteruan dua kubu yang ingin menjadi
pengurus masjid tersebut berujung ke meja pengadilan. Hal
ini menyebabkan wali kota Bekasi tergerak hatinya untuk
mengambil alih kasus mereka dan menyelesaikanny (pimpinan
Ormas Islam, wawancara 14-17 Oktober 2019).

Upaya lain juga telah dilakukan oleh MUI Kota Bekasi
bersama pemerintah Kota Bekasi dan Kantor Kementerian
Agama dengan melakukan pertemuan internal umat Islam.
Pertemuan itu melibatkan ormas-ormas Islam yang ada di Kota
Bekasi termasuk mereka yang sering disebut kelompok hard liners

190 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



‘garis keras’ Tujuannya untuk menyamakan persepsi/pandangan,
memperkuat hal-hal yang sudah menjadi kesepakatan, dan
mengeleminir perbedaan yang dapat menimbulkan perpecahan
umat. Ini senada dengan Motto MUI: “Bersatu dalam hal yang
sudah disepakati dan saling menghargai hal-hal yang masih
dalam perbedaan pendapat” (Ketua MUI Kota Bekasi, wawancara
10 Oktober 2019).

Dalam rangka meningkatkan hubungan antara umara
dan ulama maka pada tanggal 18 Oktober 2019 dideklarasikan
Forum Muzakarah Antara Umara dan Ulama di Kota Bekasi oleh
wali kota Bekasi. Rencana ini akan dilakukan secara priodik, 3
bulan sekali. Program ini merupakan inisiasi dari Majelis Ulama
Indonesia (MUI) Kota Bekasi. Selain itu berbagai program dan
dituangkan dalam bentuk kegiatan seperti Pendidikan Kader
Ulama, TOT tentang Dakwah Islam dan kegiatan-kegiatan
lain yang bertujuan meningkatkan persatuan umat khususnya
dikalangan muslim dan begitu juga terhadap penganut agama
selain Islam yang berada dan bersama menjadi warga Kota
Bekasi.

Ujaran-ujaran kebencian dari para pendakwah merupakan
satu faktor yang dapat pula memecah belah umat dan
kerukunan beragama. Kontrol muatan dakwah merupakan hal
yang perlu dilakukan oleh pemuka agama dan ormas-ormas
keagamaan. Pimpinan Daerah Muhammadiyah Kota Bekasi
memandang hal ini penting untuk memberi rambu-rambu
dalam penyampaian ajaran agama, karena itu Muhammadiyah
Kota Bekasi mengeluarkan panduan dakwah/ceramah/khotbah
bagi anggotanya. Hal ini berbeda dengan agama Katolik karena

Badan Litbang dan Diklat | 191



kecil kemungkinan muatan dakwah dari para pendakwah
Katolik berisi materi yang melenceng dari ajaran kasih agama
(R. Sianipar, wawancara 14 Oktober 2019; H. Maner, wawancara
15 Oktober 2019).

3. Multikultural Umat Beragama

Di Kota Bekasi, kultur budaya Betawi cukup kuat. Kentalnya
nuansa Islam pada budaya Betawi menjadikan sulit untuk
memisahkan Betawi dan Islam. Hubertus Maner (wawancara
15 Oktober 2019) mengakui bahwa kedekatan budaya Betawi
dengan Islam menyebabkan eksklusivisme budaya Betawi
terhadap agama lain. Dapat diakui bahwa tidak ada kearifan
lokal khas Kota Bekasi yang menjadi simbol pemersatu umat
beragama.

Fenomena di atas akan terbantahkan bila melihat
keharmonisan warga Kampung Sawah seperti digambarkan di
atas. Keidentikan Kampung Betawi dengan Islam tak tercermin
pada kampung ini karena sejak awal masyarakat Betawi
memeluk 3 (tiga) agama: Islam, Kristen, dan Katolik. Masyarakat
Betawi nonmuslim sering menggunakan pakaian yang sering
diasosiasikan kostum seorang muslim, yaitu: baju koko, peci
hitam dan sarung. Hal ini sudah berlangsung sangat lama sejak
kolonial Belanda sehingga kerukunan, toleransi dan moderasi
beragama di Kampung Sawah ini sangat kuat dan sering menjadi
percontohan (Jarot Wiranto, wawancara 18 Oktober 2019).

Sementara itu, umat Konghucu, yang notabenenya etnis
Tionghoa, mempunyai sejarah panjang dalam beradaptasi
dengan penduduk pribumi muslim Betawi. Bahkan, di antara
mereka ada yang beranak pinak dengan berbeda agama

192 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



(Burhanuddin, 18 Oktober 2019). Kedekatan umat muslim dan
etnis Tionghoa berusaha ditampilkan dalam pentas budaya umat
Konghucu (Tionghoa), yaitu: perayaan Cap Go Meh. Festival
budaya etnis Tionghoa ini memunculkan seni budaya Betawi
seperti Tanjidor dan gambang kromong sebagai wujud interaksi
budaya yang terjadi antara etnis Tionghoa dengan umat muslim.

4. Peran Media Sosial dalam Memoderasi Umat Beragama

Semua informan yang diwawancarai mengakui mempunyai
pengalaman menerima berita-berita yang berbau SARA dari
media sosial (Whatsapp, Facebook, ataupun Instagram). Kejadian
ini lebih semarak lagi ketika menjelang Pemilu atau Pileg sekitar
enam bulan lalu. Kendati demikian mereka semua percaya bahwa
berita yang disebarkan melaui group-group di medsos tidaklah
serta merta dianggap benar. Mereka yakin bahwa semua harus
di-cross check kebenarannya. Ini menunjukkan sebagian besar
masyarakat Kota Bekasi sudah mulai dewasa dan bijak dalam
ber-sosial media. Tak dapat dipungkiri bahwa sentimen agama
merupakan komoditi yang masih dirasa laku dijual dalam upaya
mencapai tujuan politik disaat pesta politik berlangsung.

Romo Raymundus Sianipar (wawancara tanggal 14 Oktober
2019) mengakui bahwa peran media sangat besar terhadap
penyebaran informasi suatu peristiwa. R. Sianipar berpendapat,
peristiwa penolakan pendirian Gereja Santa Clara, Bekasi Utara,
yang diliput oleh media internasional, tidak sesuai dengan
kenyataan dilapangan. Gelombang penolakan kelompok tertentu
adalah hal yang bisa saja terjadi karena kurang mengetahui
permasalahan dan provokasi pihak tertentu. Pada akhirnya gejolak

Badan Litbang dan Diklat | 193



tersebut bisa diselesaikan atas kolaborasi wali kota Bekasi, tokoh
agama, FKUB, dan Kementerian Agama Kota Bekasi.

Pimpinan Daerah Muhammadiyah Kota Bekasi, KH.
Sukandar Ghazali (wawancara tanggal, 18 Oktober 2019)
mengemukakan bahwa kontrol media sangatlah perlu dilakukan.
Menurutnya, saat ini Pengurus Pusat (PP) Muhammadiyah
sudah membentuk Tim Cyber dalam rangka cegah tangkal
penyebaran hoax. Kontrol media sosial adalah hal yang sulit
dilakukan di kalangan masyarakat. Pada akhirnya, masyarakat
itu sendiri yang harus dewasa dan bijak menanggapi berita dan
informasi yang begitu mudah hilir mudik di media sosial.

E. KESIMPULAN

Dari pemaparan di atas dapat disimpulkan bahwa beberapa
hal yang menentukan kerukunan dan moderasi beragama
masyarakat Kota Bekasi sebagai berikut:

1. Karakteristik masyarakat Kota Bekasi yang heterogen
dengan sendirinya menerima perbedaan. Di samping itu
sebagian masyarakat juga mempunyai agama yang berbeda
dengan anggota keluarganya sehingga menjadikan proses
kerukunan dan moderasi beragama berjalan lebih mulus;

2. Wali kota memiliki kemauan keras dalam membentuk
masyarakat yang rukun dan moderat, di tengah keragaman
agama, aliran, sekte, dan ormas. wali kota memfasilitasi
program-program FKUB dan membentuk Majelis Umat
Beragama (MUB) ke semua kecamatan dan kelurahan.

3. Penegakan hukum dan aturan yang adil terhadap semua
suku, agama, dan ras.

194 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



4. Pemerintah memfasilitasi proses pendirian rumah ibadah
sesuai dengan prosedur aturan dan SOP, serta melibatkan
semua unsur yang terkait.

5. Setiap ormas agama berusaha mengajak para pendakwahnya
untuk berdakwah yang menyejukkan dan mendamaikan.

F. DAFTAR PUSTAKA

“Analisis Rahmat Effendi Soal Bekasi Peringkat 6 Kota Toleran
di Indonesia” 2018. Dalam (https://www.merdeka.com/
peristiwa/analisa-rahmat-effendi-soal-bekasi-peringkat-6-
kota-toleran-di-indonesia.html. Diakses pada Desember
2018.

“Data Kependudukan Kota Bekasi” 2018. Dinas Kependudukan
dan Catatan Sipil Kota Bekasi.

“Ini 5 Butir Deklarasi Kerukunan Umat Beragama Kota Bekasi.”
2016. Beritasatu. Dalam https://www.beritasatu.com/
megapolitan/360381/ini-5-butir-deklarasi-kerukunan-
umat-beragama-kota-bekasi. Diakses pada April 2016.

“Kota Bekasi Kembali Raih Penghargaan Kota Harmonis di
Ajang Indonesia Award.” 2019. Dalam https://wartakota.
tribunnews.com/2019/10/04/kota-bekasi-kembali-
raih-penghargaan-kota-harmonis-di-ajang-indonesia-
award-2019. Diakses pada Oktober 2019.

“Kota Bekasi Urutan Ke Enam Daerah Terburuk Kerukunan
Umat Beragama.” 2016. Dalam https://wartakota.
tribunnews.com/2016/04/17/kota-bekasi-urutan-ke-enam-
daerah-terburuk-kerukunan-umat-beragama.

“Sensus Penduduk tahun 2010.” 2010. Dalam https://sp2010.bps.
go.id/index.php/site/tabel?tid=324&wid=3200000000.

Badan Litbang dan Diklat | 195



G. INFORMAN

Anonim, wawancara pada 14-17 Oktober 2019.
Burhanuddin, wawancara pada 18-21 Oktober 2019.

H. Maner, wawancara pada 15 Oktober 2019.

Jarot Wiranto, wawancara pada 18 Oktober 2019.

Ketua MUI Kota Bekasi, wawancara pada 10 Oktober 2019.

KH. Sukandar Ghazali (ketua Muhammadiyah, Kota Bekasi),
wawancara pada 18 Oktober 2019.

Pimpinan Ormas Islam, wawancara pada 14-17 Oktober 2019.
R. Sianipar, wawancara pada 14 Oktober 2019.

Roby Karyana, wawancara pada 18 Oktober 2019.

Romo Raymundus Sianipar, wawancara pada 14 Oktober 2019.
Romo Ipung, wawancara pada 25 Maret 2015.

Shalahuddin, wawancara pada 25 Maret 2015.

Wali Kota Bekasi, wawancara pada 14-15 Oktober 2019.

Reslawati

196 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



MODERASI BERAGAMA
DI KOTA DENPASAR

Reslawati

A. PENDAHULUAN

Moderasi beragama merupakan suatu keniscayaan dalam
sebuah negara demokrasi seperti Indonesia, sebagai sebuah
konsepsi yang mampu mengatasi masalah ekstremisme atas nama
agama, etnis, suku, atau ras. Piranti utama dalam mewujudkan
sikap beragama yang moderat di antaranya dengan kearifan lokal.
Potensi besar dalam nilai-nilai kearifan lokal bangsa Indonesia
dapat memperkuat dan menjaga warisan nenek moyang dalam
rangka menjaga kerukunan di tengah masyarakat.

Indonesia memiliki modal kultural dan sosial. Kedua
modal ini penting untuk menekan potensi gesekan antarumat
beragama atau antaretnis, agar setiap konflik tidak membesar
seperti di Timur Tengah, Yaman, dan Suriah. Modal kultur dan
sosial menjadi kekayaan yang sangat berharga yang menjadikan
negeri ini tetap survive.

Untuk itu praktik-praktik keagamaan yang mengedepankan
toleransi dan moderasi beragama sebagai sebuah kekayaan bangsa
Indonesia perlu kita kelola dengan baik. Jika sebuah kekayaan
tidak dikelola dengan baik maka dapat menjadi malapetaka.

Badan Litbang dan Diklat | 197



Nilai-nilai yang hadir dalam masyarakat sebagai dasar pijakan
moderasi beragama. Moderasi beragama di masyarakat yang
sudah ada perlu digali kembali, agar bertumbuh dan berkembang
diruang-ruang publik melintasi batas etnik, suku, budaya, agama,
dan seterusnya, yang terwujud dalam bentuk kearifan lokal
atau nilai-nilai budaya serta nilai-nilai luhur yang tumbuh di
masyarakat, sebagai perekat di antara mereka, sekaligus sebagai
solusi dalam memecahkan permasalahan di antara mereka.

Moderasi beragama harus menjadi landasan, fondasi, dan
basis dalam membangun, memperkuat, dan meningkatkan
kualitas kerukunan antarumat beragama. Ini merupakan cara
beragama yang moderat, tidak ekstrem. Cara beragama yang
damai, toleran, dan menghargai perbedaan. Moderasi beragama
harus berada pada tataran sosiologis dalam wilayah praktik
keberagamaan dalam kehidupan sosial kemasyarakatan.

Sementara dalam tataran teologis setiap orang berhak
dan bahkan meyakini kebenaran agamanya. Namun dalam
tataran kehidupan sosial kemasyarakatan (tataran sosiologis),
maka setiap orang harus memahami bahwa orang lain pun
memiliki keyakinan terhadap ajaran agamanya sendiri. Karena
itu, moderasi beragama menganut prinsip humanis, realistis,
inklusif, toleran, kerja sama dan adil. Dalam upaya membangun
kerukunan antaragama setiap orang perlu mengenal dan
memahami moderasi beragama.

Memahami nilai-nilai moderasi beragama bertujuan
untuk membetuk generasi yang moderat. Nilai-nilai moderasi
beragama perlu ditanamkan sejak dini. Penanaman nilai-nilai
moderasi beragama akan menjadi benteng dari maraknya
penyebaran paham-paham ekstrem.

198 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



Masyarakat Bali pada umumnya dan masyarakat Kota
Denpasar pada khususnya hidup dalam keragaman sejak zaman
sebelum kemerdekaan. Di sana terdapat berbagai macam etnis,
budaya, agama, dan aliran-aliran keagamaan. Masyarakat
membangun peradaban dan kehidupan bersama, sesuai
dengan langgam budaya local. Hal ini harus terus digali dan
ditumbuhkan diruang-ruang publik secara aktif. Sebagai modal
sosial agar tetap menjadi perekat dalam kehidupan dimasyarakat
Bali, khususnya Kota Denpasar yang saat ini mulai menghadapi
tantangan kemajuan modernitas.

Untuk itulah moderasi beragama diharapkan akan
terekspresikan dalam bentuk toleransi aktif di internal umat
beragama dan di ruang-ruang publik yang sangat dibutuhkan
dalam mewujudkan harmoni sosial dalam rangka menciptakan
kerukunan umat beragama di tengah-tengah masyarakat.

Penelitian ini pada dasarnya ingin melihati dinamika
moderasi beragama di Kota Denpasar Bali yang telah
dipraktikkan oleh negara. Dalam hal ini pemerintah daerah dan
perangkatnya serta masyarakat yang tergabung dalam organisasi
yang memiliki konsentrasi mewujudkan toleransi aktif melalui
moderasi beragama serta praktik-praktik moderasi beragama di
ruang publik yang dibangun dari nilai-nilai luhur, adat-istiadat,
budaya, dan kearifan local setempat.

Berdasarkan latar belakang di atas, yang akan dikaji dalam
penelitian ini adalah bagaimana dinamika moderasi beragama
di Kota Denpasar Bali. Adapun tujuan dari penelitian ini yaitu
untuk mendeskripsikan dan menjelaskan dinamika moderasi
beragama yang ada di Kota Denpasar Bali.

Badan Litbang dan Diklat | 199



B. SEKILAS KOTA DENPASAR

Denpasar pada mulanya merupakan pusat Kerajaan Badung,
yang kemudian menjadi pusat pemerintahan kabupaten Daerah
Tingkat II Badung. Mulai tahun 1958 Denpasar dijadikan
pusat pemerintahan bagi Propinsi Daerah Tingkat I Bali. Sejak
Denpasar dijadikan pusat pemerintahan Tingkat II Badung dan
Tingkat I Bali, pertumbuhan fisik, ekonomi, sosial, dan budaya,
mengalami perkembangan pesat.

Keadaan fisik Kota Denpasar dan sekitarnya telah sedemikian
maju. Kehidupan masyarakatnya banyak menunjukkan ciri-ciri
dan sifat perkotaan. Denpasar menjadi pusat pemerintahan,
pusat perdagangan, pusat pendidikan, pusat industri dan pusat
pariwisata yang terdiri atas 4 kecamatan, yaitu Kecamatan
Denpasar Barat, Denpasar Timur, Denpasar Selatan dan
Denpasar Utara.

Meskipun masyarakat Kota Denpasar plural, baik dari segi
etnis, suku, budaya, maupun agama, akan tetapi kehidupan
mereka membaur. Kebanyakan di antara mereka beragama
Hindu. Dalam menyikapi perbedaan, kelompok mayoritas itu,
yang sekaligus sebagai “tuan rumalh’, tetap bersikap toleran serta
menghormati kehadiran kelompok lainnya.

Secara historis masyarakat Kota Denpasar menghargai
perbedaan sebagaimana ditunjukkan dalam bentuk kebijakan
raja Denpasar di masa lalu. Sang raja memberikan hak konsesi
bermukim bagi kelompok etnik pendatang disertai jaminan
kebebasan untuk melaksanakan hak-hak kulturalnya (Puja
Astawa, 2009: 15).

200 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



Belakangan sikap saling menghargai perbedaan semakin
eksis akibat dari berkembangnya sektor pariwisata yang
secara tidak langsung dapat memposisikan Denpasar sebagai
titik perjumpaan dari berbagai negara. Akibat perkembangan
pariwisata Bali, tidak saja menarik minat wisatawan juga
merangsang para migran untuk mengais rejeki di kota Denpasar.

Kendati pun demikian, masyarakat Kota Denpasar tetap
mempertahankan identitas kepribadiannya sebagai orang Bali.
Mereka senantiasa berupaya menjaga keseimbangan, kedamaian,
dan keharmonisan dalam keragaman umat beragama. Sikap
semacam itu merupakan pengejawantahan dari nilai-nilai budaya
Bali yang dijiwai oleh agama Hindu sebagaimana tertuang dalam
konsep ahimsa (tidak melakukan kekerasan), tatwamasi (engkau
adalah kamu ), dan angawe sukaning wong len (berbuat untuk
kebahagiaan orang lain). Sederetan ungkapan tradisional Bali ini
sudah dipakai sebagai dasar untuk mewujudkan keindonesiaan.

Pluralitas sebagai bagian dari hetrogenitas suatu bangsa,
baik pikiran, sistem, dan budaya dan sebagainya tetap
mengembangkan konsep atau nilai-nilai kesadaran persaudaraan
yang sejati interen umat Hindu, antaragama, dan antaretnik,
yakni yang disebut dengan kesadaran, sebagai wujud solidaritas
yang telah tertanam sejak pertumbuhan budaya Bali (Risman
Musa, 2009: 7).

Setiap penduduk Denpasar dengan komit memiliki
kesadaran tersendiri untuk membangun kotanya sebagai kota
yang berbasis Agama dan budaya. Mereka juga sadar bahwa
sejak silam nenek moyang sudah saling berinteraksi secara
damai satu sama lain dalam ritme lintas perdagangan, lintas

Badan Litbang dan Diklat | 201



budaya dan lintas agama dalam membentuk keindonesiaan di
masa lalu.

Keragaman masyarakat Kota Denpasar merupakan suatu
keberkahan tersendiri, diman Kota Denpasar nyaris tak pernah
mempunyai gejala konflik antaragama, walaupun pernah terjadi
bom Bali di sana, sehingga ini dapat mendukung berkembangnya
pertumbuhan Kota Denpasar disegala sektor. Pendukung
lainnya yaitu banyaknya kawin mawin silang lintas agama juga
merupakan faktor intensnya hubungan persaudaraan sehingga
dapat saling memahami.

Di Denpasar, istilah-istilah persaudaraan seperti nyama
selam (saudara muslim), bli selam (kakak Islam), adi selam (adik
Islam) bapa selam (paman Islam), matua selam (mertua
Islam), warang selam (besan Islam) masih sangat kental
diucapkan oleh masyarakat Hindu. Faktor inilah yang sangat
mendukung persaudaraan antara non-Hindu dan Hindu di Kota
Denpasar Bali.

C. REGULASI TERKAIT MODERASI BERAGAMA

Secara substantif, di Kota Denpasar, tema moderasi
beragama sesungguhnya bukanlah hal baru. Dalam kehidupan
sehari-hari praktik-praktik moderasi beragama sesungguhnya
sudah berjalan ditengah-tengah masyarakat dan bahkan
pemerintahan. Namun secara tegas dalam bentuk diksi kata-kata
dalam regulasi pemerintah daerah belum ada. Istilah moderasi
ini baru dikenal di Provinsi Bali dan di Kota Denpasar. Namun
demikian pada saat peneliti berada di lokasi penelitian, Pusdiklat
Kementarian Agama sudah tiga kali mengadakan diklat tentang
moderasi beragama yang mengundang para penyuluh agama.

202 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



Terdapat beberapa regulasi yang tidak langsung menyebut
nomenklatur moderasi beragama. Isinya terkait dengan moderasi
beragama atau mengajak umat dan masyarakat Kota Denpasar
Bali untuk selalu menciptakan suasana damai dan saling menjaga
toleransi beragama secara bersama-sama. Berikut di bawah ini
regulasinya:

1. Seruan Bersama tentang Hari Nyepi yang ditandatangani
oleh perwakilan Majelis-majelis Agama;

Kita ketahui bahwa umat Hindu senantiasa merayakan Hari
Raya Nyepi setiap tahunnya. Di saat hari raya tersebut, semua
aktivitas menjadi lumpuh, baik di bandara, sekolah, kendaraan
yang biasa lalu lalang melintasi kota Denpasar dan Bali umumnya
mendadak hari itu tak satupun beroperasi, bagai kota mati.
Tanpa aktivitas apapun juga. Bahkan di malam hari tanpa adanya
lampu yang menyala di semua antero Kota Denpasar dan Bali
pada umumnya.

Pada hari ritual keagamaan tersebut tak satupun orang
berkeliaran keluar rumah. Keadaan seperti ini tidak membuat
salah satu pihak merasa dirugikan oleh seruan bersama
tersebut, karena seruan bersama tersebut sudah disepakati dan
ditanda tangani oleh perwakilan semua pihak untuk dipatuhi
dan dilaksanakan. Adapun yang ikut menanda tangani seruan
bersama tersebut adalah Ketua MUI Provinsi Bali. Ketua
Umum MPAg Provinsi Bali, Ketua Umum walubi Provinsi Balj,
Ketua Matakin Provinsi Bali, Ketus Umum MPAG Provinsi
Bali, Keuskupan Denpasar Bali, Kepala Kanwil Kementerian
Agama Provinsi Bali, Kapolda Bali Komandan Korem 163/
Wira Satya dan Gubernur Bali. Seruan ini dilaksanakan bagi

Badan Litbang dan Diklat | 203



seluruh instansi disemua tingkatan dan masyarakat Bali pada
umumnya. Dalam pandangan penulis, tidak adanya protes
masyarakat selain masyarakat Bali terutama umat beragama
di luar Hindu merupakan bentuk kepatuhan kepada peraturan
yang sudah berlaku di Bali selama ini, juga bentuk toleransi
kelompok minoritas agama-agama di Bali terhadap umat
Hindu sebagai mayoritas. Menurut Abdullah Maskuri (2001:13)
Toleransi beragama mempunyai arti sikap lapang dada seseorang
untuk menghormati dan membiarkan pemeluk agama untuk
melaksanakan ibadah mereka menurut ajaran dan ketentuan
agama masing-masing yang diyakinitanpa ada yang mengganggu
atau memaksakan baik dari orang lain maupun dari keluarganya
sekalipun

2. Penetapan dewan penasehat dan dewan pengurus FKUB
Kota Denpasar tahun 2016-2021 ditanda tangani wali kota
Denpasar;

Dengan adanya kepengurusan FKUB Kota Denpasar Bali,
maka secara kelembagaan penanganan terkait dengan umat
beragama, utamanya tentang pendirian rumah ibadat di tingkat
Kota Denpasar, dapat dibantu oleh FKUB Kota Denpasar
Bali. Agar masyarakat dapat memenuhi keinginannya untuk
mendirikan rumah ibadat mereka

3. Pembentukan Tim Monitoring/Pemantauan Organisasi
kemasyarakatan guna menciptakan keamanan dan
kenyamanan lingkungan di tanda tangani oleh wali kota
Denpasar, dengn keputusan Wal Kota Denpasar. Nomor
188.45/225/HK/2019;

204 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



Pembentukan Tim Monitoring dan Evaluasi Warga
Negara Asing dalam rangka pengendalian keamanan dan
kenyamanan lingkungan ditanda tangani oleh Wali Kota
Denpasar, Nomor. 188.45/733/HK/2019;

Kita ketahui Bali merupakan kota wisata dunia, oleh
karena itu banyak wisatawan asing yang datang, baik dari
dalam maupun dari luar negeri. Banyaknnya orang asing
yang datang ini, khususnya orang dari luar negeri perlu
dilakukan pemantauan dan monitoring, agar dapat dideteksi
keberadaannya di Bali, begitu pun yang berada di Kota
Denpasar Bali. Pemantauan dan monitoring dilakukan agar
dapat diketahui gerak gerik orang asing di Kota Denpasar
Bali, terutama bagi backpacker-backpacker asing yang
menginap di rumah-rumah penduduk. Hal ini dilakukan
agar terjaga hal-hal yang berpotensi tidak diinginkan dapat
segera diatasi
Kesepakatan Tri Hita Kirana untuk internal umat Hindu
ditanda tangani berbagai aliran dalam agama Hindu di Bali
untuk saling menghargai dan menghargai satu sama lainnya;

Pembentukan Tim Kewaspadaan Dini Pemerintah Daerah
Kota Denpasar dan Forum Kewaspadaan dini masyarakat
Kota Denpasar, ditanda tangani oleh wali kota Bali, Nomor.
188.45/25/HK/2019;

Perda Provinsi Bali No. 5 Tahun 2019 tentang desa adat;

Pembentukan tim terpadu penanganan Konflik Sosial di
Kota Denpasar, ditanda tangani wali kota Denpasar, Nomor.
18.45/24/HK/2019;

Badan Litbang dan Diklat | 205



9. Bahan-bahan berupa makalah tentang moderasi yang
dilaksanakan dalam diklat terkait moderasi beragama oleh
Pusdiklat Provinsi Bali dalam bentuk PDF, makalah Kepala
Kanwil Kemenag Provinsi Bali tentang Moderasi Beragama.

Regulasi di atas diterbitkan pada dasarnya untuk ketertiban,
ketentraman, dan kedamaian masyarakat Kota Denpasar Bali,
agar tercipta sikap saling memahami satu sama lain sesuai
dengan fungsionalisasi kerjanya. Oleh karena itu upaya Pemkota
Denpasar untuk menciptakan suasana ketertiban dan kedamaian
dalam masyarakat, perlu di dukung oleh semua pihak yang ada di
Kota Denpasar Bali, demikian diungkapkan Kepala Kesbangpol
Kota Denpasar.

Komang Marhaeni, selaku Kepala Kemenag Kota Denpasar
menyampaikan bahwa untuk melakukan kegiatan-kegiatan
terkait dengan lintas sektoral kementerian dan Pemda selain
bersifat formal, juga dilakukan secara informal. Koordinasi juga
dilakukan via grup whatshapp. Lebih lanjut beliau menyatakan
bahwa instruksi wali kota tidak boleh sendiri-sendiri harus
bersama-sama. Dalam rapat koordinasi dengan wali kota,
biasannya semua unsur hadir untuk menjalankan tugasnya
sesuai dengan fungsinya masing-masing. Hal-hal terkait internal
agama diarahkan pada FKUB. Untuk adat oleh desa prakaman/
desa adat. Tim Pembaharuan Bangsa di Kesbangpol.

Marhaeni mengungkapkan bahwa kondisi di Bali pada
umumnya tenang, bukan berarti gak ada riak-riak. Moderasi
harus diwujudkan dalam bentuk pikiran dan prilaku. Hal tersebut
dilakukan oleh wali kota untuk mencerdaskan masyarakat
dengan upaya dibangun membangun kemandirian masyarakat

206 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



di ruang publik, contoh kali-kali yang tidak berfungsi menjadi
berfungsi sebagai tempat hiburan masyarakat.

Agar masyarakat tidak berebut lahan maka wali kota
membuatkan tempat aktivitas mandiri, misalnya wisata mancing,
mengundang wisatawan domsestik dan wisatawan asing,
membangun obyek-obyek wisata, masyarakat dibolehkan untuk
berdagang di area tersebut. Jika masyarakat sudah sibuk dengan
berdagang, melakukna aktivitas, mereka tidak akan sempat
untuk bertengkar lagi. Disana mereka melakukan berbagai
aktivitas yang meyibukan diri mereka, kemiskinanya dapat
ditanggulangi dengan cara meningkatkan kegiatan ekonomi.
Kebutuhan upacara semua masyarakat bisa berinteraksi di sana.

Program lain wali kota Denpasar adalah wajib menyuguhkan
makanan tanpa bahan plastik, makanan tidak pakai kotak,
melainkan menggunakan daun. Jadi, masyarakat tradisonal
sangat diuntungkan, daun dijual masyarakat, yang lain
menyediakan yang lainnya. Hal ini dilakukan tanpa memandang
agamanya apa, etnisnya darimana, kegiatan ini untuk menjamin
kesejahteraan masyarakat. Moderasi beragama tidak harus
dengan ceramah-ceramah agama, tetapi orang-orangnya bisa
bersatu dalam satu aktivitas.

Praktik moderasi yang dicanangkan wali kota Bali dengan
membuka ruang publik agar terjadi komunikasi di antara warga.
Hal ini sejalan dengan yang diungkapkan oleh Hardiman, E
Budi (2009: 134), bahwa di dalam negara hukum demokratis
orang yang memiliki bekal metafisik ringan maupun berat saling
berjumpa satu sama lain. Ruang publik merupakan arena yang
harus dapat diakses semua orang, termasuk warga agama. Ruang

Badan Litbang dan Diklat | 207



publik menjadi arena diskursif warga negara. Ruang publik
tidak dapat menjadi arena eksklusif kelompok tertentu. Sesuai
definisinya, ruang publik tidak lain daripada hakikat kondisi-
kondisi komunikasi yang dengannya sebuah formasi opini dan
aspirasi diskursif sebuah publik yang terdiri atas para warga
negara dapat berlangsung. Warga negara yang dimaksudkan
di sini tentu saja juga mencakup warga agama. Warga agama
juga berhak menyatakan opini mereka di ruang publik, karena
gagasan warga agama dapat didiskusikan secara rasional sebagai
yang berpotensi memiliki isi kognitif. Tradisi agama memiliki
kekuatan spesial untuk mengartikulasikan isi moralitasnya (Budi
Hardiman, 2017: 2).

Jadi, kehidupan masyarakat Bali sangat moderat,
walaupun tidak dapat dinafikan bahwa ada orang-orang yang
berkepentingan bersikap sebaliknya. Di Bali pada umumnya dan
Kota Denpasar khususnya, dalam satu rumah terbiasa berbeda
agama meskipun masih saudara kandung. Cara pikir mereka
tidak fanatik lagi dalam memandang agama saudaranya, mereka
bisa hidup secara bersama-sama dan saling menghormati
keyakinan beragama masing-masing. Dalam hal kehidupan
modern, masyarakat Bali di Kota Denpasar sangat terbuka bagi
siapapun.

D. MODERASI YANG TERGANGGU

Pada umumnya di Kota Denpasar dan Provinsi Bali
kondisinya aman dan damai. Namun bukan berarti tidak ada
gangguan atau permasalahan. Ada beberapa masalah yang
timbul dan berpotensi konflik yang dapat mengganggu upaya
moderasi beragama, jika tidak dapat dikelolah secara baik.

208 | binamika Moderasi Beragama di Indonesia



Permasalahan ini walaupun terjadi tetapi tidak sampai menjadi

konflik, di antaranya sebagai berikut:

1.

Penolakan gereja karena tidak ada sosialisasi dari rumah
menjadi rumah ibadah, tidak ada sosialisasi desa adat;

Ada beberapa rumah tinggal yang di jadikan gereja
untuk tempat ibadat umat Kristen. Menurut PBM No. 9 dan
8 tahun 2006 hal ini tidak dibenarkan yang dibangun di Kota
Denpasar, apalagi pemanfaatan rumah tinggal di jadikan
tempat ibadat tersebut tidak terlebih dahulu disosialisasikan
ke masayarakat sekitarnya, kepada RT, RW bahkan desa
adat. Hal ini dapat membuat kecurigaan masyarakat sekitar
dan berpotensi memicu keributan.

Penolakan rumah ibadat Khonghucu, dimana yang
mengajukan untuk pembanguna rumah ibadat Khonghucu
tersebut adalah umat agama Budhha. Alasannya nanti dari
agama Buddha itu akan pindah jadi agama khonghucu, pada
prinsipnya di Kota Denpasar tidak pernah dilarang untuk
mendirikan rumah ibadat, asal prosedurnnya dilalui;

Ada peristiwa umat agama Hindu masuk Islam, dua tahun
yang lalu. Orang tersebut mau sembahyang ke Masjid pada
saat nyepi, ditanya pencalang mau kemana malah marah,
akhirnya dipukul. Selanjutnya pihak Kesbangpol meminta
MUI yang menyelesaikannya untuk internal umat Islam
tersebut. Namun isu yang beredar di luar orang Hindu
memukul umat Islam saat sembahyang. Untung persoalan
ini cepat diatasi dengan rapat koordinasi, jika tidak, maka
persoalannya akan melebar kemana-mana dan memicu
konflik natar agama;

Badan Litbang dan Diklat | 209



210

Orang-orang asing back packer orang-orang asing ini
tinggal di rumah-rumah warga, mereka ngekos,. Mereka ini
ada yang suka minum-minuman keras di lingkungan tinggal
mereka, ini sangat mengganggu masyarakat sekitarnya. hal
ini juga harus ditertibkan agar tidak menjadi persoalan
dikemudian hari;

Di Serangan Kota Denpasar terjadi keributan sesama orang
Makassar sebanyak 25 orang. Mereka meminjam uang
kepada sesama mereka, saat ditagih marah dan ribut di
antara mereka. Di medsos malah muncul berita orang Bali
mengusir orang Makassar, sudah heboh sekali, padahal
tidak demikian;

Kasus Masjid Darussalam wakaf dari orang NU kepada orang
Muhammadiyah untuk mengurus masjid tersebut. Awalnya
masjid diurus oleh Salafi, NU dan Muhamadiyah. Kemudian
Salafi pergi sehingga diurus oleh NU dan Muhammadiyabh,
belakangan anak yang mewakafkan orang NU yang sudah
meninggal, mengambil alih dan menyerahkan sertifikat
wakaf yang sudah diserahkan pada nadzir yang notabennya
orang NU kepada orang Muhammadiyah, inilah menjadi
keributan di masjid Darussalam yang asetnya sudah sangat
besar;

Kasus lainnya tempat ibadat dalam izinnya renovasi, taunya
membangun rumah ibadat;

Rumah biasa menjadi rumah ibadah, ruko-ruko jadi tempat
ibadah, siapa yang wajib menertibkannya? Kesbangpol atau
Kemenag;

Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



Masalah lainnya koordinasi Kemenag Kota dengan instansi
terkait lainnya dalam pendirian rumah ibadat. Kemenag
sudah mengeluarkan rekomendasi, sementara FKUB dengan
kesbangpol belum mengeluarkan izin dikarenakan masih
belum selesai urusan KTP nya. Jadi kita bingung. Kemenag
merasa yang menjadi tugasnya kemenag sudah selesai jadi
mereka mengeluarkan rekomendasi, sementara kita merasa
belum selesai urusan KTP yang harus ditelusuri kebenaran
KTPnya. Kemenag merasa KTP urusan dukcapil, jd tidak
ingin mengambil tupoksi orang lain. Padahal maksudnnya
harus tuntas semua baru dikasih rekomendasi. Jadinya
Jemaah rumah ibadah merasa dihalang-halangi kenapa
tidak dikasih rekomendasi oleh FKUB dan Kesbangpol,
padahal Kemenag sudah kasih rekomendasi;

10.Musholah As Syafiiyah yang dulu ditutup dan turun

Komnas HAM sudah puluhan taon tidak beroperasi, sejak

adanya penelitian kesana di jembatani oleh peneliti, kabid,

kanwil dan Kemenag Kota berkoordinasi dengan semua parat

setempat dan kepala desa adat dan adat, sudah dapat beroperasi
kembali, namun demikian hanya boleh bagi 2 kepala keluarga
yang tinggal di sana saja. Orang muslim di luar tinggal di sana
tidak dibolehkan untuk salat di sana.

E.

POTRET KERUKUNAN INTERN UMAT BERAGAMA
DI KOTA DENPASAR

Intern Umat Hindu

Kita ketahui bahwa di Bali mayoritas pendudukya beragam

Hindu. agama Hindu Bali tidak sama dengan agama Hindu lain

pada umumnya, baik Hindu yang ada di Indonesia maupun

Badan Litbang dan Diklat | 211



Hindu yang ada di Bali. Umat Hindu Bali memegang teguh
kepercayaan mereka dengan tradisi Bali. Dimana Agama dan
alam menyatu dalam kehidupan mereka sehari-hari. Jadi jangan
aneh kalau dalam setiap ritual umat Hindu Bali pemanfaatan
hasil sumber daya alam digunakan, seperti semua hewan, bunga-
bunga, dan tumbuhan lainnya.

Secara tradisional mereka melakukan ritualitas keagamaan
dengan membuat canang yang didalamnya terdapat macam-
macam bunga. Di samping itu di Bali juga terdapat agama Hindu
lainnya yang datang dari luar Bali, dengan menganut tradisi ritual
yang berbeda, seperti aliran Hari Krisna yang tidak memakan
daging (vegetarian). Sementara umat Hindu Bali mengkonsumsi
daging hewan.

Kampanye keagamaan ini jika saling muncul kepermukaan
maka dapat menimbulkan gesekan di antara umat beragama
Hindu. Oleh karena itu, untuk mencegah terjadinya hal-hal yang
dapat mengganggu kerukunan umat beragama maka dibuatlah
suatu kesepakatan di antara umat beragama Hindu yang ada di
Kota Denpasar Bali melalui kesepakatan Tri Hita Kirana, yang
ditandatangani oleh berbagai aliran dalam agama Hindu di Bali.
Tujuannya untuk saling menghargai dan menghormati satu sama
lainnya, tidak merasa paling benar sendiri dalam beragama dan
bermasyarakat. Sehingga tidak terjadi gesekan di antara mereka.

Konsep Tri Hita Karana mengandung pengertian tiga
penyebab kebahagiaan, yang bersumber pada keharmonisan
hubungan antara tiga hal yaitu: parhyangan (manusia dengan
Tuhan), palemahan (manusia dengan alam lingkungan) dan
pawongan (manusia dengan sesama). Adapun unsur-unsur Tri

212 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



Hita Karana ini meliputi sanghyang jagatkarana, bhuana dan
manusia. Dalam Penerapannya Tri Hita Karana yaitu:

1. Parhyangan (Manusia dengan Tuhan)

Parhyangan merupakan hubungan manusia dengan
Tuhan, yang menegaskan bahwa kita harus selalu sujud
bakti kepada Tuhan, Sang Pencipta Alam Semesta beserta
isinya. Di dalam ajaran agama Hindu dapat diwujudkan
dengan Dewa Yadnya (upacara persembahan suci yang tulus
ikhlas kehadapan para dewa-dewa). Menjaga hubungan
harmonis dengan Tuhan. harus selalu berada di dalam jalan-
Nya, menjauhi larangan-Nya dan selalu rajin sembahyang
dengan tujuan mengucap syukur atas segala berkah maupun
kesulitan yang sedang dihadapi agar diberikan petunjuk dan
Tuhan menjadikan hambaNya pribadi yang semakin baik.

2. Palemahan (Manusia dengan Lingkungan)

Palemahan merupakan hubungan manusia dengan
lingkungan/alam. Lingkungan/alam ini mencangkup
tumbuh-tumbuhan, binatang, dan hal-hal yang bersifat
sekala niskala. Di dalam ajaran agama Hindu dapat
diwujudkan dengan Bhuta Yadnya (upacara persembahan
suci yang tulus ikhlas kehadapan unsur-unsur alam). Seperti
yang biasa diterapkan yaitu adanya Tawur Agung, dengan
tujuan untuk menjaga keseimbangan, kelestarian antara
jagat raya dengan manusia yaitu keseimbangan antara
makrokosmos dengan mikrokosmos.

Selain itu adanya perayaan Nyepi, yang tentunya sehari
tanpa polusi sangat memberikan cukup banyak oksigen
untuk bumi ini dapat bernafas. Akan tetapi dari sudut

Badan Litbang dan Diklat | 213



214

pandang penulis terkadang masih ada yang terlupakan,
yaitu masih kurangnya kesadaran umat akan kebersihan
lingkungan. Contohnya saja upacara melasti, setelah
upacara melasti yang secara umum dilakukan di pantai.
Pantai itupun menjadi kotor karena sehabis sembahyang
sarana-sarana untuk sembahyang hanya ditinggal begitu
saja tanpa ada niatan untuk membuangnya ditempat yang
semestinya.

Selain itu bekas-bekas tempat makanan pun masih
banyak yang dibuang begitu saja. Ketika sebuah upacara
selesai pasti kita akan menjumpai sampah berserakan.
Apakah ini yang disebut Palemahan? tentu saja tidak.
Meski akan ada yang akan membersihkannya. tentu baiknya
setiap orang menanamkan dalam diri mereka tentang
makna Palemahan yaitu Kita yang memakai, kita yang
menggunakan dan kitalah yang membersihkannya.

Pawongan (Manusia dengan Sesama)

Pawongan merupakan hubungan manusia dengan
sesamanya. Dalam artian bisa dikatakan pawongan
mempunyai makna kita harus bisa menjaga keharmonisan
hubungan dengan keluarga, teman dan masyarakat. Dalam
menjaga keharmonisan tentunya menjauhkan sikap saling
membeda-bedakan berdasarkan derajat, agama, ataupun
suku karena semua sama di hadapan hukum Negara dan
hukum Tuhan. Sama-sama mahluk ciptaan Tuhan. Jangan
menganggap keyakinannyalah yang paling benar dan apa
yang diyakini orang lain yang tidak sama adalah salah.
Tuhan menciptakan perbedaan didunia ini bukan karena
membeda-bedakan ciptaan-Nya. Tapi agar setiap orang

Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



dapat belajar menghargai akan arti perbedaan. Begitu pula
berbeda agama, tetapi saling menghormati keyakinan agama
masing-masing.

Dari konsep Tri Hita Karana tersebut diharapkan
dapat diwujudkan dalam setiap diri umat Hindu walaupun
berbeda alirannya. Biarpun berbeda alirannya tetapi mereka
wajib untuk selalu sujud bakti kepada Tuhan, menghargai
lingkungan dan bersahabat dengan alam, serta selalu
menjaga keharmonisan dengan sesama. Menjauhkan diri
dari tindakan SARA. Menjalani keyakinan kebenaran ajaran
aliran masing-masing namun tetap meghargai apa yang
orang yakini juga benar. Karena sejatinya tujuan akhirnya
ialah sama, yaitu dekat dengan Tuhan, Sang Pencipta.

1. Griya Kongco Dwipayana

Tempat Ibadah berupa Vihara, didalamnya ada
4 tempat agama yaitu Vihara (Buddha), Khonghucu,
Sanggah/Pura Kecil (Hindu), dan Tao, setiap umat
bersembahyang secara berututan kesemua tempat
ibadah tersebut.
2.  Muslim Makan B-2

Alasan karena suka aja, rasanya enak, padahal tau
hukumnya haram.

Intern Umat Islam

Berdasarkan sejarahnya umat Islam di Bali sudah ada sejak

zaman Kerajaan Majapahit. Agama Islam pertama kali disebarkan

oleh Raden Modin dan Kiyai Abdul Jalil pada zaman kerajaan

Majapahit. Hingga saat ini banyak penziarah yang mendatangi

makamnya. Komunitas umat Islam di Bali yang ada sejak zaman

Badan Litbang dan Diklat | 215



dahulu di Kota Denpasar terkosentrasi di Desa Kepaon dan
Kelurahan Seragan. Sedangkan di luar Kota Denpasar terletak di
Desa Banjar Lebah di Saren Jawa di Desa Budakeling Kabupaten
Karangasem, di Kampung Pegayaman Kabupaten Buleleng dan
di Kampung Loloan di Kabupaten Jembrana.

Dari persebaran umat Islam di Bali tersebut, juga yang
tinggal di Kota Denpasar dan kabupaten lainnya di sekitar Bali.
Terutama di Kota Denpasar kebanyakan para pendatang dan
para wisatwan. Adapun kehidupan mereka seperti umat Islam
pada umumnya melakukan aktivitas keagamaan sebagaimana
mestinya. Dalam aktivitas keagamaan mereka juga berhimpun
dalam ormas keagamaan seperti NU, Muhammidyah, MUI, ada
juga LDII. Karena selaku minoritas, tidak banyak persoalan yang
dapat menimbulkan perbedaan yang sangat fundamental terkait
ajaran agama Islam.

Namun baru-baru ini terjadi kasus perebutan Masjid
Darussalam wakaf dari seorang Islam yang berafiliasi ke ormas
NU dengan seorang umat Islam yang berafiliasi ke ormas
Muhammadiyah untuk mengurus masjid tersebut. Awalnya
masjid diurus oleh umat Islam yang berafiliasi ke Salafi, NU
dan Muhamadiyah. Kemudian orang tersebut yang berafiliasi
ke Salafi pergi sehingga diurus oleh orang yang berafiliasi ke NU
dan Muhammadiyah. Belakangan anak dari yang mewakafkan
masjid tersebut mengambil alih mengambil alih masjid dan
menyerahkan sertifikat wakaf yang sudah diserahkan pada
nadzir sebelumnya yang notabennya orang NU kepada orang
Muhammadiyah, inilah menjadi keributan di masjid Darussalam
yang asetnya sudah sangat besar.

216 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



Awalnya masjid hanya ribut antara pengurus bersifat
individu yang kebetulan berafiliasi ke ormas masing-masing,
belakangan membawa-bawa nama ormas keagamaan masing-
masing. Hingga peneliti berada dilapangan hal ini masih dalam
penyelesaian di antara mereka, jika tidak dapat diselesaikan
secara musyawarah maka akan diselesaikan melalui jalur hukum.
Demikian yang diungkapkan Syaifudin Kepala Badaan Wakaf
Provinsi Bali, yang sekaligus sebagai Ketua MUI Kota Denpasar.
Namun secara keseluruhan umat Islam di Bali khususnya Kota
Denpasar hidup rukun dan damai. Mereka patuh pada ketentuan
dan kesepakatan-sepakatan bersama, terutama umat Islam yang
hidup di lingkungan perkampungan Islam di Kota Denpasar,
seperti di Kelurahan Serangan dan Desa Kepaon.

F. INTERNUMAT KRISTEN, KATOLIK, BUDDHA DAN
KHONGHUCU

Kita ketahui bahwa selain umat Islam, minoritas lainnya
adalah umat agama Kristen, Katolik, Buddha, dan Khonghucu,
yang tersebar di Kota Denpasar. Secara umum mereka hidup
rukun dan damai diinternal umat agama masing-masing.
Walaupun diinternal Kristen dan Buddha banyak aliran
keagamaan seperti halnya di dalam aliran agama Islam dan
Hindu, namun tidak pernah terjadi hal yang mengakibatkan
umat agama mereka saling ribut soal internal mereka, begitu
juga dengan umat Agama Khonghucu.

a. Potret Kerukunan Antarumat Beragama di Kota Denpasar

Bali selama ini dikenal sebagai miniatur Indonesia dalam
potret kerukunan umat beragama. Masyarakatnya heterogen,
sejak zaman dahulu kala hingga saat ini. Hubungan sosial bekerja

Badan Litbang dan Diklat | 217



dengan baik, terutama antara umat Hindu dan umat Islam yang
sudah terjalin sejak zaman sebelum kemerdekaan. Hubungan
agama Hindu dan Kristen baru menyusul kemudian. Perihal
ini dituturkan oleh I Nyoman Lastra (Kepala Kanwil Kemang
Provinsi Bali). Bali yang memiliki pelbagai keberagaman, suku,
bahasa, agama hingga keyakinan spiritual lainnya. Keberagaman
dan praktik toleransi tentu dapat dilihat di beberapa tempat,
utamanya pada perayaan hari besar keagamaan. Seperti Hari
Raya Nyepi. Dimana warga non-Hindu turut berpartisipasi
menjaga keheningan dan kedamaian saat Nyepi. Mulai dari
menjadi pecalang alias polisi adat, hingga mengumandangkan
azan tanpa pengeras suara.

Toleransi beragama masyarakat Bali telah lama terjalin.
Umat muslim mengumandangkan azan tanpa pengeras suara.
Tampak pula sejumlah pecalang dari kalangan Kristen dan Islam,
berkeliling memantau keamanan di sekitar masjid-masjid di
Bali. Mereka hanya bermodalkan senter dengan penerangan
yang rendah. Pecalang berkeliling di kawasan tersebut. Saat tiba
di masjid, tampak sejumlah umat muslim tengah melakukan
salat. Yang dijaga para pencalang. Pada hari Idul Qurban,
masyarakat Balipun tidak mempermasalahkan hadirnya daging
sapi di pasar-pasar, maupun di restoran, selama ini. Karena
ini dalam konteks kurban, ini bukan konteks baru dan sudah
lazim. Padahal Sapi merupakan hewan suci umat Hindu, tapi
kurban sapi saat Idul Adha tak pernah jadi masalah di Bali. Umat
muslim berbagi kurban kepada umat Hindu dan umat Hindu
ikut jadi panitianya.

Tak hanya itu, setiap panitia kurban di Denpasar memiliki
kebijakan sendiri-sendiri dalam mendistribusikan daging

218 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



kurban. Bahkan, beberapa kelompok panitia membagikan
daging kurban kepada warga yang kurang mampu tanpa melihat
perbedaan keyakinan yang ada. Dalam mendistribusikan (daging
kurban) termasuk saudara-saudara yang beragama lain, biasanya
juga dibagikan. Di beberapa tempat, ada umat beragama lain
ikut nimbrung dalam pembagiannya sebagai panitia.

Idul Adha perayaan yang istimewa, karena digelar dengan
semangat kebersamaan yang lebih kuat. Ini karena sejumlah
masyarakat muslim di Denpasar selalu mengajak tetangganya
tanpa melihat apa agamanya untuk menyantap sajian Idul Adha
secara bersama-sama, begitupula dengan kegiatan seputar
Ramadhan umat muslim merasa nyaman saja menjalankan
puasa ramadhan dan elakukan sholat taraweh di masjid-masjid.

Di Kampung Islam Kepaon yang berada di desa adat
Kepaon, Desa Pemogan, Kecamatan Denpasar Selatan. Jumlah
penduduknya 900 Kepala Keluarga atau 6000 jiwa. Umat
muslim disini mempunyai beragam profesi seperti petani, sopir,
pengusaha, dan pedagang. Di kampung ini terdapat masjid Al
Mubhajirin. Di masjid ini ada tradisi megibung (buka puasa
bersama). Megibung ini dilaksnakan setiap tanggal 10, 20, dan
30 ramadhan. Tradisi ini dilakukan sebagai ungkapan rasa
syukur setiap hari usai mengkhatamkan 30 juz al quran. Pada
tradisi megibung disajikan kuliner kedoteng. Kuliner ini hanya
disajikan pada saat hari perayaan tertentu seperti pernikahan,
maupun saat acara megibung di masjid al Muhajirin. Kedonteng
merupakan kuliner khas Kepaon dengan bumbu rendang, namun
tampilannya berbeda karena disajikan dengan serundeng.

Kampung Kepaon ini sejarahnya masih ada hubungannya
dengan kerajaan Badung atau yang biasa disebut dengan Puri

Badan Litbang dan Diklat | 219



Pemecutan. Dan, termasuk salah satu komunitas muslim tertua
di Bali, sejak masuknya Islam di Bali sekitar tahun 1326 H,
masa kerajaan pemecutan. Hingga saat ini masyarakat kepaon
masih menjalin hubungan baik dengan Puri Pemecutan, dimana
setiap ada upacara-upacara dan perayaan di Puri Pemecutan
masyarakat Kepaon hadir dalam undagan tersebut. Melakukan
dialog perdamaian lintas agama, Banjar, menyame braye
(saudara) terhadap umat agama non-Hindu.

Fenomena yang lain adalah pembangunan 5 tempat suci
di Mandala Nusa Dua Bali, di bangun atas Prakarsa Presiden
Soeharto di atas areal yang sama di pelataran bukit Kampial
Nusa Dua, atas bantuan Presiden dan swadaya masyarakat.
Bangunan tersebut tanpa sekat pemisah. Ini menunjukkan
sebuah gambaran miniatur kerukunan hidup antarumat
beragama, yang keberadaannya bukan sebatas simbol kaku tetapi
cerminan dari Kebhinnekaan Tunggal Tka. Walaupun dalam
proses pembangunannya sulit mendapatkan izin, karena alasan
tidak memenubhi syarat pendirian bangunan rumah ibadat, yang
akhirnya mendapat izin dari Menteri Agama, didukung dengan
rasa toleransi masyarakat yang mereka telah bina selama ini.

Terdapat beberapa kampung muslim yang sejak jaman
kerajaan mataram sudah ada di Bali, misalnya Kampung Loloan,
Jembrana. Kampung berjarak sekitar 90 kilometer dari Kota
Denpasar ini, sebagian besar penduduknya berprofesi sebagai
pedagang dan nelayan. Tak heran, penduduk daerah ini bermula
dari kedatangan sejumlah pasukan Bugis sekitar empat abad
silam.

Selain di Kota Denpasar, kampung Islam lainnya yakni
Kampung Loloan, yang dikenal dengan pemukiman umat Islam

220 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



terbesar di Kabupaten Jembrana. Hubungan baik antara penganut
Islam dan Hindu di Bali yang telah terjalin sejak lama, menjadi
penyebab penguasa Jembrana saat itu, I Gusti Arya Pancoran,
mengizinkan kelompok Bugis-Melayu menempati daerah
Loloan. Kisah lain bisa ditemukan di Kampung Pegayaman,
Buleleng. Kehidupan sehari-hari masyarakat muslim disini,
tak ubahnya kehidupan di Bali pada umumnya. Hanya bentuk
rumah ibadah yang jelas berbeda. Inilah keunikannya, symbol-
simbol adat Bali seperti, Subak, Seka atau Banjar, tetap hidup
dengan baik di lingkungan kelompok muslim.

Hallainnya, di dalam lingkungan Vihara Khoncu Dwipayana
ada beberapa tempat ibadat agama lainnya seperti tempat
ibadah umat Hindu (Sangga), tempat Ibadah umat Khonghucu
Tao, dan tempat ibadah umat Buddha. Uniknya setiap orang
yang beribadat di sana, maka harus sembahyang kesemua (4)
tempat ibadah tersebut. Alasan mereka beribadat ke empat
rumah ibadat tersebut, karena secara sejarah ada keterkaitan
dan kemiripan di antara ke empat rumah ibadat tersebut dalam
pelaksanaannya dan juga dewa-dewa yang mereka sembah.
Dalam tesis Max Weber (1864-1920) disebutkan bahwa agama
dengan seperangkat ajarannya adalah spirit untuk menentukan
harmoni sosial dalam kehidupan bermasyarakat (sosio-kultural).
Sedangkan dalam tesis Emile Durkheim (1857-1917) (1947:
107), menyatakan bahwa realitas sosial (harmoni sosial) adalah
spirit untuk menentukan tata kelola kehidupan keagamaan.
Dengan demikian, untuk agama anutan. Paham ini berkarakter
terbuka sehingga klaim itu tidak dijadikan sebagai alasan untuk
menegasikan kebenaran agama atau keyakinan lain. Paham
ini selalu merapatkan pencarian common platform di tengah-
tengah masyarakat plural (lihat Fatimah Husein, 2005: 31)

Badan Litbang dan Diklat | 221



Informasi berikutnya yang peneliti himpun adalah adanya
individu yang berdomisili di Bali yang beragama Islam, namun
memiliki kegemaran memakan daging babi. Padahal mereka
tahu bahwa daging babi haram untuk dimakan. Ketika informan
menanyakan, yang bersangkutan menjelaskan hanya nikmat
saja memakannya, tidak ada alasan lainnya. Padahal sudah
diingatkan bahwa sebagai muslim dilarang memakan daging
tersebut. Jika dilihat dari sikap toleransi aktif maka hal tersebut
tidak dibenarkan, karena toleransi bukan berarti mentolerir
ajaran agama yang bersifat doktrinitas apalagi diruang publik.

Ada kesalahan berpikir dalam memahami soal toleransi
beragama. Namun jika hal itu dilakukan karena alasan lain, maka
yang bersangkutan selaku seorang muslim akan menanggung
sendiri konsekwensi logis perbuatannya tersebut di hadapan
Allah SWT dikemudian hari.

b. Hak-Hak Sipil Minoritas di Tengah Mayoritas Hindu Bali

Secara keseluruhan masyarakat minoritas merasa
terlayani, namun ada kasuistik terkait umat non-Hindu dalam
hal perkuburan. Dimana lahan yang tersedia sangat terbatas
sehingga terkadang umat agama non-Hindu merasa kesulitan
untuk menguburkan mayat jika ada yang meninggal. Ditambah
lagi di Bali kebanyakan tanah wilayat, dimana tanah tersebut
tidak mudah untuk dapat di gunakan.

Ada juga aturan bagi penduduk pendatang misalnya
anak kos yang bukan penduduk Bali, ketika meninggal di kos
tersebut, keluarganya harus membayar uang untuk upacara adat
pembersihan tempat di rumah tersebut untuk diupacarakan,
karena dianggap kotor. Biasanya, biayanya 50 juta rupiah untuk

222 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



sekali upacara. Belum lagi mencarikan tempat pemakaman atau
perkuburannya. Jika tidak ada maka mayat harus di bawa pulang
ke tempat keluargannya. Contoh lain, umat agama Kristen atau
Bahai, mereka harus jauh menguburkan mayatnya keluar kota
atau di bawa ke kampung halamannya di Banyuwangi.

Kalau kita amati bersama tradisi atau kebiasaan adat yang
ada di Bali terkait masalah perkuburan, pada satu sisi melanggar
hak warga negara yang tinggal di Bali walaupun hanya ngekos
saja. Namun pada sisi yang lain adat juga harus dihormati. Jika
hal ini tidak dapat di carikan solusinya, dikemudian hari akan
terjadi keributan antara pihak Hindu dan non-Hindu yang
haknya sebagai warga negara tidak dapat terpenuhi. Sehingga
akan menggangu kerukunan umat beragama yang sudah terjalin
baik selama ini dan kejadian seperti ini seakan menggambarkan
kerukunan yang semu di antara umat beragama di Bali jika tida
dapat diselesaikan secara bersama-sama.

c. Penyiaran Agama di Media Sosial Era Pasca Kebenaran
dan Fragmentasi Otoritas Keagamaan

Akhir-akhir ini kita ketahui gencar sekali penyebaran
agama melalui media sosial. Masyarakat lebih suka belajar
agama melalui medsos, akibat kemajuan tehnologi, apa saja
soal agama dapat ditemukan jawabannya melalui mbah google.
Umat Bergama bahkan cenderung malas belajar dari buku-buku
agama dan bahkan malas untuk belajar agama dengan seorang
guru yang ahli agama. Mereka lebih percayalah media sosial
ketimbang tokoh atau guru agama di luar medsos.

Dengan mencari informasi di media sosial, mereka
menganggap sudah cukup untuk belajar agama. Padahal

Badan Litbang dan Diklat | 223



belajar agama membutuhkan bimbingan seorang guru agama
yang ahli dibidangnya, agar tidak salah dalam memahami dan
menafsirkannya. Bahkan seseorang dapat menjadi ekstremis
dan fundamentalis dalam memahami ajaran agamannya hanya
karena belajar melalui medsos. Informasi lainnya yang bersifat
hoax pun bertebaran di medsos demi menunjang kepentingan
tertentu dengan dalil agama dan ayat-ayat kitab suci. Hal tersebut
dapat berpengaruh buruk bagi umat beragama jika medsos
dijadikan satu-satunya sarana untuk belajar agama.

Terkait dengan informasi hoax dan serangan keagamaan
atas nama agama di medsos, beberapa tokoh agama yang punya
otoritas menyatakan bahwa mereka tidak merasa khawatir.
Sebab, jika ada isu-isu yang bersifat provokasi mereka selalu
mendiskusikannya di lintas agama dan lintas pemuda. Jadi, hal-
hal yang bersifat hoax dapat mereka atasi bersama-sama. Terkait
dengan pengajaran agama, para tokoh agama yang peneliti
wawancarai mengungkapkan bahwa masih yakin umat mereka
masih berguru dan percaya pada tokoh-tokoh agama mereka
masing-masing dan mereka akan berkonsultasi jika mereka
tidak/kurang paham soal agama mereka. Karena apa yang terjadi
di media sosial kadang faktanya di lapangan tidak demikian,
heboh di dunia maya, di nyata baik-baik saja. Dalam hal
penggunaan media sosial sebagai tempat menyampaikan aspirasi
publik dengan berbagai pendapat atau opininya, sebaiknya kita
bijak,cerdas dan sehat dalam menggunakannya yaitu dengan
cara beretika dalam bertindak, karena jika kita tidak bijak dalam
memanfaatkan media sosial akan berbahaya bagi diri sendiri dan
orang lain, apalagi yang mengunggah adalah seorang influencer
yang sudah barang tentu berpengaruh besar bagi publik.

224 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



Media sosial merupakan sebuah media online. Para
penggunanya bisa dengan mudah berpartisipasi, berbagi, dan
menciptakan wacana melalui blog, jejaring sosial, wiki, forum,
dan lain-lain. Blog, jejaring sosial, dan wiki merupakan bentuk
media sosial yang paling umum digunakan oleh masyarakat di
seluruh dunia. Media sosial adalah media online yang mendukung
interaksi sosial. Sosial media menggunakan teknologi berbasis
web yang mengubah komunikasi menjadi dialog interaktif.
Beberapa situs media sosial yang populer sekarang ini antara
lain: Blog, Twitter, Facebook, Instagram, Path, dan Wikipedia.
Definisi lain dari sosial media juga di jelaskan oleh Van Dijk
dalam Nasrullah Rulli (2017: 107), media sosial adalah platform
media yang memfokuskan pada eksistensi pengguna yang
memfasilitasi mereka dalam beraktivitas maupun berkolaborasi.
Karena itu, media sosial dapat dilihat sebagai fasilitator online
yang menguatkan hubungan antarpengguna sekaligus sebagai
sebuah ikatan sosial.

Sedangkan Menurut Shirky media sosial dan perangkat
lunak sosial merupakan alat untuk meningkatkan kemampuan
pengguna untuk berbagi (to share), bekerja sama (to cooperate)
di antara pengguna dan melakukan tindakan secara kolektif yang
semuanya berada di luar kerangka institusional dan organisasi.
Media sosial adalah mengenai menjadi manusia biasa. Manusia
biasa yang saling membagi ide, bekerja sama, dan berkolaborasi
untuk menciptakan kreasi, berpikir, berdebat, menemukan
orang yang bisa menjadi teman baik, menemukan pasangan, dan
membangun sebuah komunitas. Intinya, menggunakan media
sosial menjadikan kita sebagai diri sendiri. Andreas Kaplan
dan Michael Haenlein (2010: 59-68) mendefinisikan media

Badan Litbang dan Diklat | 225



sosial sebagai “sebuah kelompok aplikasi berbasis internet yang
membangun di atas dasar ideologi dan teknologi Web 2.0, dan
yang memungkinkan penciptaan dan pertukaran user-generated
content”.

G. KESIMPULAN DAN REKOMENDASI

Dari uraian diatas dapat disimpulkan bahwa potensi
moderasi beragama dan nilai-nilai moderasi beragama di Kota
Denpasar Bali sudah ada sejak dahulu kala. Masyarakat Bali
yang sangat terbuka dan toleran terhadap orang luar, merupakan
modal sosial dalam membangun toleransi dan kerukunan umat
beragama di Kota Denpasar Bali. Dalam kehidupan sehari-
hari masyarakat Bali sudah terbiasa membangun kebersamaan
melalui kearifan lokal yang mereka sebut dengan sebutan
menyame braye (saudara) pada non-Hindu, menyame braye
muslim, menyame braye Kristen, menyame braye, Khonghucu,
dan lain-lain. Mereka juga menjadikan Banjar dan desa adat
sebagai tempat berinteraksi satu sama lainnya sekalipun berbeda
suku, etnis, dan agama.

Adapun pemerintah setempat sekalipun tidak menyebutkan
moderasi beragama dalam regulasi yang mereka buat, namun
mereka membuat regulasi yang mengandung nilai-nilai
kemoderatan, kerukunan, dan ketertiban masyarakat, yang
merupakan bentuk-bentuk moderasi beragama. Selain itu
pemerintah kota juga membuat ruang-ruang terbuka sebagai
tempat perjumpaan bagi semua orang untuk berinteraksi sosial
tanpa melihat latar belakang mereka.

Walaupun di Kota Denpasar terlihat aman namun bukan
berarti tidak ada riak-riak persoalan. Namun persoalan yang

226 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



muncul masih dapat di atasi oleh semua pihak terkait yang ada
di Kota Denpasar Bali. Dalam hal kerukunan intern maupun
antarumat beragama kondisi di Kota Denpasar terkatagori
rukun. Terkait dengan adanya berita yang tersebar di media
sosial yang bersifat hoax tentang berita keagamaan yang dapat
mempengaruhi umat agama mereka. Para tokoh agama tidak
merasa khawatir, karena setiap informasi yang berkembang di
medsos jika kurang pas, mereka dapat mengatasinya dengan cara
melakukan kros cek di wa atau melakukan pertemuan internal
atau lintas agama.

Dari kesimpulan tersebut kiranya dapat direkomendasikan
bahwa pemerintah harus terus meningkatkan moderasi
beragama melalui regulasi dengan memasukan nilai-nilai
budaya lokal yang tumbuh di masyarakat. Pemerintah harus
membuat dan memperbanyak ruang-ruang perjumpaan publik
seperti taman bacaan, pentas seni publik, ruang orasi terbuka
publik, pentas seni dan budaya bagi masyarakat Kota Denpasar,
taman bermain tak berbayar, gotong royong jumat bersih,
senam bersama, mengadakan diklat-diklat, dan sosialisasi
kepada semua stackholder dengan tema moderasi beragama,
agar semakin meningkatkan rasa kebersamaan di antara umat
beragama.

Adapun kerukunan yang sudah terjalin selama ini, baik
intern maupun antarumat beragama harus tetap dijaga dan
ditingkatkan lebih intensif, melalui pertemuan tokoh-tokoh
agama dan ormas kepemudaan serta melalui dialog bersama
lintas iman. Misalnya dengan kemah bersama pemuda lintas
agama, pertemuan tokoh perempuan, dan lain-lain. Begitu juga
permasalahan yang muncul di masyarakat harus segera diatasi

Badan Litbang dan Diklat | 227



oleh pihak-pihak terkait, terutama masalah rumah ibadat. Hal itu
harus dilakukan dengan pendekatan persuasif dan musyawarah
dengan menggunakan kearifan lokal.

Para tokoh agama harus tetap melakukan pembinaan
kepada umat beragamanya masing-masing melalui dakwah di
rumah ibadatnya masing-masing serta membuka kelas belajar
dan kajian kitab suci dengan bertatap muka dengan membuat
kelompok-kelompok kecil kajian kitab, sehingga umat beragama
tetap dapat belajar agamanya dengan cara berguru langsung pada
ahlinya. Dengan begitu maka akan terhindar dari doktrinitas
belajar di medsos tanpa guru.

H. DAFTAR PUSTAKA

Ayu. 2004. “Profil Kerukunan Umat Beragama di Dusun
Angantiga Desa Petang, Kabupaten Badung.” Dalam Jurnal
Penelitian Sejarah dan Nilai Tradisional. Edisi ke-14 Nomor.14/
IV/2004, ISSN 1411-6995.

Durkheim, Emile. 1947. The Elementary Form of the Religious
Life. London: George Allen & Unwin.

Husein, Fatimah Husein. 2005. Muslim-Christian Relations
in the New Order Indonesia: The Exlusivist and Inclusivist Muslims
Perspectives. Bandung: Mizan.

Maskuri, Abdullah. 2001. Pluralisme Agama dan Kerukunan
dalam Keragaman. Jakarta: Penerbit Buku Kompas.

Puja Astawa, IB. 2009. “Aktualisasi Nilai-Nilai Budaya Bali
Dalam Menyikapi Keberagaman”. Makalah disampaikan pada
Lokakarya Multikulturalisme dalam Pembangunan, Kebudayaan,
dan Pariwisata di Hotel Puri Dalem, Agustus 2009.

228 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



Risman, Musa. 2009. “Potret dan Prospek Pengembangan
Masyarakat Multikultural di Bali” Makalah disampaikan pada
Lokakarya Multikulturalisme dalam Pembangunan, Kebudayaan,
dan Pariwisata di Hotel Puri Dalem, Agustus 2009.

Nasrullah, Rulli. 2017. Media Sosial: Perspektif Komunikasi,
Budaya, dan Sosioteknologi. Bandung: Remaja Rosdakarya.

Haenlein, Michael. 2010. Users of the world, unite! The
challenges and opportunities of Social Media”. Business Horizons.

Hardiman, E Budi. 2009. Demokrasi Deliberatif; Menimbang
Negara Hukum dan Ruang Publik dalam Teori Diskursus
Habermas. Yogyakarta: Kanisius.

Hardiman, F. Budi. 2017. Tentang Masyarakat Post-
sekular. Jakata.

Badan Litbang dan Diklat | 229






INDEKS

Adat xiii, 6, 13, 16, 23, 24, 25, 29, 30, 31, 32, 33, 34, 37, 38, 39, 40, 47, 48,
50,51, 52, 54, 55, 57, 59, 60, 61, 63, 64, 65, 66, 67, 68, 69, 72,73, 75,
76,77,78,90,112, 124, 125, 128, 130, 145, 146, 147, 149, 151, 152,
158, 159, 169, 199, 205, 206, 209, 211, 218, 219, 221, 222, 223, 226

23,24, 25,26, 28, 29, 30, 31, 33, 34, 35, 37, 38, 39, 40, 48, 49, 50, 51,
57,59,62, 63,64, 67,68,70,71,73,76,77,78, 79, 81, 82, 83, 86, 88,
89,93, 94,95, 96, 98,99, 101, 102, 103, 104, 105, 106, 109, 110, 111,
114,115,116, 117, 119, 120, 125, 126, 130, 134, 136, 137, 138, 139,
140, 141, 146, 147, 150, 152, 153, 155, 156, 157, 158, 159, 160, 163,
164, 166, 168, 169, 170, 171, 172, 173,175, 176, 177, 178, 180, 181,
182, 184, 185, 186, 187, 188, 189, 190, 191, 192, 193, 194, 195, 197,
198, 199, 200, 201, 202, 203, 204, 205, 206, 207, 208, 209, 211, 212,
213, 214, 215, 216, 217, 218, 220, 221, 222, 223, 224, 226, 227, 228

Aliran kepercayaan 171, 184

Ambon 38, 43, 45, 58, 61, 62, 64, 93,111, 175

Bali x, 47, 48, 51, 52, 64, 68, 87, 165, 199, 200, 201, 202, 203, 204, 205,
206, 207, 208, 210, 211, 212, 215, 216, 217, 218, 220, 221, 222, 223,
226,227, 228,229

Bangka iii, x, xiii, 119, 120, 121, 122, 126, 128, 129, 130, 131, 132, 133,
134, 135, 136, 137, 138, 139, 140, 141, 142, 143, 144, 145, 146, 147,
148, 149, 150, 151, 152, 153, 155, 156, 157, 158, 159, 160, 161, 162

Bekasi iii, x, xiii, 163, 166, 167, 168, 169, 170, 171,172,173, 174,178, 179,
180, 181, 182, 183, 184, 185, 186, 187, 188, 189, 190, 191, 192, 193,
194, 195, 196

Budaya vii, viii, xi, 1, 12, 15, 16, 23, 24, 30, 31, 33, 34, 39, 46, 47, 48, 50,
59, 60, 61, 62, 69, 71, 73, 74, 75, 76, 77, 84, 85, 86, 89, 92, 108, 109,
110, 113, 120, 121, 123, 125, 137, 144, 147, 148, 152, 153, 155, 158,

Badan Litbang dan Diklat | 231



159, 160, 162, 164, 169, 175, 181, 188, 192, 193, 198, 199, 200, 201,
202,227, 228,229

Budha 164

Bugis 25, 35, 45, 82, 85, 86, 87, 88, 89, 91, 108, 109, 111, 113, 114, 116,
220,221

Cina 117,120, 121, 126, 128, 130, 131, 132, 145, 155, 160, 175

Denpasar iii, x, xiii, 197, 199, 200, 201, 202, 203, 204, 205, 206, 207, 208,
209, 210, 211, 212, 216, 217, 218, 219, 220, 226, 227

Ekstremisme 3, 9, 14, 28, 29, 84, 102, 104, 165, 197

Gereja 17, 20, 21, 22, 25, 27, 28, 58, 69, 72, 73, 81, 93, 135, 141, 171, 174,
177, 186, 187, 193, 209

Hindu 17, 48, 64, 65, 88, 135, 136, 152, 164, 165, 169, 171, 173, 184, 200,
201, 202, 203, 204, 205, 209, 211, 212, 213, 215, 217, 218, 220, 221,
222,223,226

Islam viii, vii, ix, x, 2, 3,4, 5,7, 8,9, 16, 17, 18, 19, 20, 21, 23, 24, 26, 27,
28, 30, 31, 34, 35, 36, 50, 57, 59, 63, 64, 67, 70, 71, 72, 78, 82, 83,
86, 87, 88, 89, 91, 94, 96, 98, 100, 102, 103, 111, 114, 115, 116, 117,
118, 126, 128, 129, 130, 135, 136, 142, 143, 145, 149, 150, 152, 153,
155,156, 157, 159, 162, 163, 164, 169, 170, 173, 175, 176, 177, 178,
181, 184, 189, 190, 191, 192, 196, 202, 209, 215, 216, 217, 218, 219,
220, 221,222

Jakarta ii, iv, vi, 34, 35, 43, 70, 72, 78, 79, 81, 93, 114, 115, 116, 117, 142,
167,169, 171, 173, 174, 228

Jawa x, 2, 19, 25, 30, 45, 48, 64, 68, 75, 82, 84, 85, 87, 120, 134, 164, 167,
168, 174,175, 176, 216

Katolik 17, 20, 25, 57, 59, 63, 64, 68, 70, 72, 117, 135, 136, 139, 152, 164,
169, 171,173, 174, 176, 177, 178, 184, 186, 187, 189, 191, 192, 217

Kearifan lokal 4, 16, 59, 60, 61, 77, 79, 82, 83, 84, 93, 106, 107, 108, 109,
110, 113, 114, 116, 125, 143, 147, 159, 161, 166, 192, 197, 198, 226,
228

Kei xiii, 37, 38, 39, 40, 41, 42, 43, 44, 45, 46, 47, 48, 49, 50, 51, 52, 53, 54,
57, 58, 60, 61, 62, 63, 64, 65, 66, 67, 68, 69, 70, 71, 72, 73, 75, 77,
78,79

Kelenteng 25, 135, 145, 146, 157, 171

Kerja sama 62

Kerukunan xi, 23, 28, 31, 38, 60, 62, 69, 75, 83, 84, 92, 94, 95, 96, 108, 109,
111, 114, 116, 120, 145, 148, 159, 170, 171, 172, 173, 174, 175, 176,

232 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



177,180, 181, 182, 183, 184, 185, 186, 191, 192, 194, 195, 197, 198,
199, 211, 212, 217, 220, 223, 226, 227, 228

Kesetaraan 31, 38, 62, 63, 65, 67, 69, 74, 113

Konflik 1, 2, 26, 27, 33, 38, 39, 60, 61, 62, 66, 67,92, 93,97, 107, 110, 111,
113,117,119, 120, 137, 147, 155, 156, 157, 158, 160, 163, 170, 186,
197, 202, 205, 208, 209

Konghucu 17, 135, 136, 145, 152, 154, 155, 164, 169, 171, 184, 187, 188,
192, 193

Kristen x, 2,23, 24, 25,26, 28,57, 58,59, 63, 64, 68,70,72,78,93,94, 126,
135,136, 152,163, 164, 169, 173, 174, 176, 178, 184, 186, 187, 189,
192, 209, 217, 218, 223, 226

Makasar iii, 45, 85

Maluku x, 4, 16, 17, 21, 24, 26, 27, 28, 33, 34, 38, 40, 41, 43, 46, 48, 51, 53,
54,57, 61, 66,69, 72,75, 76, 82, 87, 164, 166

Masjid 24, 25, 27, 29, 50, 58, 62, 67, 70, 71, 82, 83, 84, 86, 103, 115, 135,
139, 141, 145, 146, 149, 151, 152, 157, 171, 174, 189, 190, 209, 210,
216,217, 218, 219

Moderasi 1, ii, iii, iv, v, vii, viii, x, xi, xiii, 1, 4, 5, 6, 7, 9, 10, 11, 12, 13, 14,
15, 16, 18, 33, 34, 35, 37, 40, 57, 77, 79, 81, 83, 84, 85, 89, 92, 95,
96, 101, 103, 106, 109, 110, 113, 114, 119, 120, 143, 147, 157, 160,
162, 163, 166, 178, 183, 185, 188, 192, 194, 197, 198, 199, 202, 203,
206, 207, 208, 226, 227

Moderat 7,9, 11, 13, 15, 30, 36, 38, 82, 83, 84, 94, 102, 118, 194, 197, 198,
208

Muhammadiyah xi, 2, 4, 17, 18, 19, 71, 82, 107, 115, 138, 189, 191, 194,
196, 210, 216

NU xi, 2,4,17,19, 71, 82,107, 116, 138, 185, 189, 190, 210, 216

Protestan 17, 20, 25, 63, 64, 72, 164, 173, 176, 186

Pura 25, 135, 146, 157,171, 215

Radikalisme 1, 14, 28, 29, 81, 114, 115, 163

Sunni 2, 96, 99

Syiah 2, 29, 33, 96, 97, 98, 99, 100

Ternate iii, x, xiii, 1, 6, 16, 17, 18, 19, 20, 21, 22, 23, 24, 25, 26, 27, 28, 29,
30, 31, 32, 33, 34, 43, 48, 52

Toleransi 6, 13, 14, 18, 19, 23, 26, 28, 33, 34, 38, 57, 58, 62, 63, 65, 78, 94,
96, 110, 113, 114, 166, 170, 171, 173, 174, 175, 176, 177, 178, 182,
183, 185, 188, 192, 197, 199, 203, 204, 218, 220, 222, 226

Badan Litbang dan Diklat | 233



Tradisi vii, 4, 9, 13, 15, 16, 19, 30, 34, 46, 47, 48, 57, 60, 71, 75, 79, 86, 88,
90, 91, 106, 112, 117, 119, 120, 123, 125, 137, 144, 145, 146, 147,
148, 149, 150, 151, 157, 158, 166, 176, 208, 212, 219, 223

Tual iii, x, xiii, 37, 38, 40, 41, 42, 43, 44, 45, 57, 58, 60, 61, 64, 65, 67, 69,
70,71,72,75,76,77,78, 80

Vihara 25, 135, 146, 157, 171, 187, 215, 221

234 | Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia



	10. Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia x7.pdf
	Page 1


