
Pipit Aidul Fitriyana, dkk.

dinamika moderasi 
beragama di indonesia

Badan Litbang dan Diklat Kemenag RI



Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia
© Pipit Aidul Fitriyana, dkk. 2020.

Hak Cipta dilindungi oleh Undang-Undang.
All rights reserved

xiv + 234 hlm; 145 x 205 mm
Cetakan I, Desember 2020
ISBN: 978-623-6925-11-9

Penulis:
Pipit Aidul Fitriyana

Raudatul Ulum
Wakhid Sugiarto dan Adang Nofandi

Ahsanul Khalikin dan Fathuri SR
Ibnu Hasan Muchtar

Reslawati 
Editor: 
Nurhata

Desain Cover:
Sri Wulandari

Layout: 
cetakjogja.id

Diterbitkan oleh:
Litbangdiklat Press

Badan Litbang dan Diklat 
Kementerian Agama RI

Jalan MH Thamrin No. 6 Jakarta 10340
Telp. 021 3920425

Dicetak oleh: 
Puslitbang Bimas Agama dan Layanan Keagamaan



Badan Litbang dan Diklat    iii

KATA PENGANTAR

PUJI syukur alhamdulillah, akhirnya laporan penelitian 
dengan tema besar moderasi beragama dapat diselesaikan.

Buku ini berisi kumpulan hasil penelitian tentang moderasi 
beragama di Indonesia dalam perspektif agama dan negara 
berikut dengan peluang dan tantangan yang menyertainya. 
Pokok-pokok pembahasannya bersifat kawasan, yakni tentang 
moderasi beragama di Kota Ternate, Kota Tual, Kota Makasar, 
Pulau Bangka, Kota Bekasi, dan Kota Denpasar. Oleh karena 
itulah diberi judul Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia.

Uacapan terima kasih kami sampaikan kepada Kepala 
Badan Litbang dan Diklat Kementerian Agama yang telah 
memfasilitasi penelitian ini. Terima kasih juga kami sampaikan 
kepada Kepala Puslitbang Bimas Agama dan Layanan 
Keagamaan yang banyak mengarahkan dan membimbing 
penelitian ini sehingga sesuai dengan yang diharapkan. Kepada 
semua narasumber, moderator, tim peneliti, serta informan 
yang telah banyak membantu kegiatan penelitian ini, juga 
kami ucapkan terima kasih.



iv    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

Diharapkan buku ini berguna bagi kajian moderasi pada 
umumnya serta dapat dijadikan referensi bagi kebijakan pemerintah. 

Jakarta, Desember 2019
Penyusun Laporan

Ketua Pelaksana



Badan Litbang dan Diklat    v

SAMBUTAN

DENGAN segala rahmat dan hidayah-Nya, pada akhirnya 
laporan penelitian Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia 
selesai juga.

Buku ini berisi kumpulan laporan penelitian yang telah 
disesuaikan dengan pembaca awam. Sebelum hasil penelitian 
ini sampai di tangan pembaca, ada banyak tahapan yang dilalui 
oleh setiap peneliti, dimulai dari tahap persiapan, penjajakan, 
pengumpulan data, penulisan laporan, pelaksanaan praseminar 
dan seminar, penyusunan executive summary, pembahasan 
policy breaf, hingga sampai pada laporan penelitian.

Diharapkan penelitian ini dapat menjadi: (1) daya dukung 
regulasi pengelolaan kehidupan sosial keagamaan; (2) daya 
dukung kelembagaan yang merepresentasikan aspirasi warga 
negara dalam pembangunan berwawasan kebangsaan; (3) 
modal sosial bagi pengembangan moderasi beragama, sebagai 
redistribusi keadilan dan kesejahteraan oleh negara di satu sisi 
dan proses pembentukan resiliensi masyarakat di sisi yang lain.

Terima kasih kami ucapkan terutama kepada penulis desain 
operasional, narasumber, tim peneliti, narasumber daerah 
(informan), serta pemerintah daerah, yang telah membantu 
penelitian ini. Semoga amal ibadah kita semua mendapat 



vi    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

ganjaran yang mulia dari Tuhan Yang Maha Esa, amin yarabbal 
alamiin. 

Jakarta, 2 November 2020
Kepala Puslitbang Bimas Agama dan
Layanan Keagamaan

Prof. Dr. Muhammad Adlin Sila, Ph.D.



Badan Litbang dan Diklat    vii

PROLOG

BUKU Dinamika Moderasi Beragama yang diterbitkan oleh 
Kementerian Agama merupakan respon atas fenomena 
kelompok aliran atau organisasi keagamaan yang semakin 
ekslusif dan tidak ramah terhadap kelompok lain di luarnya. Ini 
tidak terjadi secara natural, tetapi melalui proses indoktrinasi 
yang intens dari kelompok tertentu untuk kepentingan tertentu. 
Fenomena seperti ini jika dibiarkan bergerak liar akan menjadi 
ancaman serius bagi negeri yang multikultur ini.

Yusuf al-Qardhawi mengungkapkan 30 rambu-rambu 
moderasi, antara lain: pemahaman Islam secara komprehensif, 
keseimbangan antara ketetapan syariah dan perubahan zaman, 
dukungan kepada kedamaian dan penghormatan nilai-nilai 
kemanusiaan, pengakuan akan pluralitas agama-budaya-politik, 
dan pengakuan terhadap hak-hak minoritas. Penggunaan kata 
moderasi ditujukan kepada sikap atau perilaku umat Islam 
atau cara beragama umat Islam. Minimal moderasi meliputi 
pengakuan akan keberadaan pihak lain, bersikap toleran, 
menghormati perbedaan pendapat, dan tidak memaksakan 
kehendak dengan cara kekerasan (Abdillah, 2015). 

Abou El-Fadhl mengatakan bahwa moderasi beragama 
adalah beragama yang cocok untuk setiap tempat dan zaman, 
bersifat dinamis, dan menghargai tradisi-tradisi masa silam 



viii    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

sambil direaktualisasikan dalam konteks kekinian (Chafid 
Wahyudi, 2011). Dalam konteks Indonesia, moderasi beragama 
terbentuk dari hasil dialektika nilai-nilai syariat dengan budaya 
lokal yang telah eksis sebelumnya. Pada akhirnya, pertemuan 
inilah yang menjadi jalan panjang moderasi beragama di 
Indonesia (Nasaruddin Umar, 2019).

Jika ditarik secara spesifik dalam konteks umat Islam, istilah 
moderasi berpadanan dengan wasatiyyat. Wasatiyyat dalam 
Bahasa Arab berasal dari kata wasat yang berarti penengah, 
perantara, yang berada di posisi tengah, pusat, jantung, 
mengambil jalan tengah atau cara yang bijak atau utama, indah 
dan terbaik, bersifat tengah dalam pandangan, berbuat adil.

Dalam kajian akademik, Wasatiyyat Islam sering 
diterjemahkan sebagai ‘justly-balanced Islam’, ‘the middle path 
Islam’ atau ‘the middle way Islam’, dan Islam sebagai mediating 
and balancing power untuk memainkan peran mediasi dan 
pengimbang. Istilah-istilah tersebut menunjukkan pentingnya 
keadilan dan keseimbangan serta jalan tengah dalam Islam 
untuk tidak terjebak pada ekstremitas. Oleh karenanya, selama 
ini konsep Wasatiyyat Islam dipahami dengan merefleksikan 
prinsip tawassut (tengah), tasamah, tawazun (seimbang), i’tidal 
(adil), dan iqtisad (sederhana). Dengan demikian, Wasatiyyat 
Islam yang juga dikenal dengan istilah Ummatan Wasatan, 
dikenal bila menampilkan prinsip-prinsip tersebut.

Sejatinya terdapat 7 (tujuh) nilai utama terkait dengan 
paradigma Wasatiyyat Islam sebagai ajaran Islam pusat. 
Ketujuh nilai utama tersebut meliputi: (1) tawassuth, posisi 
di jalur tengah dan lurus; (2) i’tidal, berperilaku proporsional 



Badan Litbang dan Diklat    ix

dan adil dengan tanggug jawab; (3) tasamuh, mengakui dan 
menghormati perbedaan dalam semua aspek kehidupan; (4) 
syura, bersandar pada konsultasi dan menyelesaikan masalah 
melalui musyawarah untuk mencapai konsensus; (5) islah, 
terlibat dalam tindakan yang reformatif dan konstruktif untuk 
kebaikan bersama; (6) qudwah, merintis inisiatif mulia dan 
memimpin untuk kesejahteraan manusia; (7) muwatanah, 
mengakui negara bangsa dan menghormati kewarganegaraan 
(UKP-DKAAP, 2018).

Cendekiawan Malaysia, Muhammad Kamal Hassan, 
memberikan pengertian wasatiyyat dengan mengkombinasikan 
beberapa arti yaitu keadilan (justice atau ‘adalah), baik/unggul 
(goodness/excellence atau khairiyah), dan seimbang (balance atau 
tawassuth, tawazun, dan i’tidal). Ketiga unsur itu merupakan 
penanda Ummatan Wasathan atau Khaira Ummah (Muhammad 
Hanif, 2014).

Adapun cendekiawan Malaysia, Hasan Kamali, 
menerjemahkan wasatiyyat sebagai hubungan tarik menarik 
di antara dua konsep yang berpasangan, seperti antara rasio 
dengan wahyu, hak dengan kewajiban, individualisme dengan 
sosialisme, keharusan dengan kesukarelaan, cita-cita dengan 
kenyataan, dan kesinambungan dengan perubahan.

Sementara itu, menurut KH. Afifuddin Muhajir, Wasatiyyat 
Islam merupakan suatu metode atau pendekatan dalam 
mengkontekstualisasi Islam di tengah peradaban global. Dalam 
hukum Islam, terlihat sifat wasatiyyat menyangkut berbagai 
persoalan seperti keseimbangan antara ketuhanan (ilahiyah) 
dengan kemanusiaan (insaniyah), teks (nash) dengan nalar 



x    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

(ijtihad), nash al-Qur`an dan hadis (nushush), dengan tujuan 
ditetapkannya syariat (maqashid), ketegasan dengan kelenturan, 
dan idealisme dan realisme (Afifuddin Muhajir, 2017).

Buku ini merupakan hasil penelitian tentang moderasi 
beragama di Indonesia. Studi kasus di beberapa daerah dilakukan 
untuk memotret dinamika moderasi beragama, sehingga dari 
sana bisa dilihat potensi moderasi yang dimiliki Indonesia. 
Adapun lokasi penelitiannya adalah Pulau Bangka (Provinsi 
Bangka Belitung), Provinsi Jawa Timur, Kota Bekasi (Provinsi 
Jawa Barat), Kota Denpasar (Provinsi Bali), Kota Makassar 
(Provinsi Sulawesi Selatan), Kota Ternate (Provinsi Maluku 
Utara), dan Kota Tual (Provinsi Maluku), Kota Lasem (Provinsi 
Jawa Tengah).

Beberapa langkah penelitian yang ditempuh oleh 
masing-masing peneliti diawali dengan kajian dokumen yang 
berhubungan dengan penelitian. Selanjutnya, pengumpulan data 
melalui wawancara mendalam dengan para informan yang telah 
diidentifikasi sebelumnya. Metode bola salju juga memungkinkan 
dilakukan bila informan memiliki kapasitas sebagai informan.	
Sementara pengamatan lapangan dari para peneliti, melalui 
teknik observasi, dapat dilakukan bila keadaan memungkinkan. 
Observasi nonpartisipan merupakan jenis yang akan digunakan 
jika selama penelitian berlangsung, terdapat beberapa hal yang 
berkaitan dengan moderasi beragama.

Penelitian ini memfoksukan pada dinamika moderasi 
beragama di Indonesia. Beberapa aspek yang akan dijelaskan 
melingkupi hubungan antarumat beragama (misalnya Islam-
Kristen), hubungan internal umat beragama (misalnya 



Badan Litbang dan Diklat    xi

Muhammadiyah-NU); dan multikulturalisme umat beragama 
(berkaitan dengan aliran, kelompok, gerakan, dan paham 
keagamaan dalam suatu agama). Adapun aspek untuk memotret 
potensi moderasi beragama tersebut adalah (1) cara pandang, 
sikap, dan praktik bergama; (2) harmoni dan kerukunan umat 
beragama; (3) relasi agama dan budaya; (4) relasi agama dan 
negara; dan (5) cara penyelesaian masalah melalui bina damai 
dan/atau nirkekerasan.





Badan Litbang dan Diklat    xiii

DAFTAR ISI

Kata Pengantar............................................................................. iii
Sambutan...................................................................................... v
Prolog............................................................................................ vii
Daftar Isi....................................................................................... xiii

ªª Moderasi Beragama di Kota Ternate
Pipit Aidul Fitriyana....................................................... 1

ªª Moderasi Beragama di Kota Tual: Hukum Adat 
Sebagai Medium Moderasi Antar Umat Beragama 
Pada Masyarakat Kei
Raudatul Ulum............................................................... 37

ªª Moderasi Beragama di Kota Makassar
Wakhid Sugiyarto dan Adang Nofandi.......................... 81

ªª Moderasi Beragama di Pulau Bangka
Ahsanul Khalikin dan Fathuri SR.................................. 119

ªª Moderasi Beragama di Kota Bekasi
Ibnu Hasan Muchtar...................................................... 163

ªª Moderasi Beragama di Kota Denpasar
Reslawati.......................................................................... 197

Indeks............................................................................................ 231





Badan Litbang dan Diklat    1

MODERASI BERAGAMA
DI KOTA TERNATE

Pipit Aidul Fitriyana

INDONESIA kaya dengan keanekaragaman budaya, agama, suku, 
dan bahasa, yang mentasbihkan dirinya sebagai salah satu bangsa 
yang memiliki masyarakat multikultural. Keanekaragaman 
tersebut menjadi rahmat jika dikelola dengan baik, bahkan 
menjadi keunikan dan kekuatan tersendiri. Namun disaat yang 
bersamaan, keanekaragaman dapat menjadi tantangan serius 
jika tidak disikapi dengan bijak dan arif. Bahkan dapat menjadi 
ancaman perpecahan, perseteruan, dan mengoyak keutuhan 
Indonesia. Terlebih bila keanekaragaman tersebut terkait dengan 
masalah agama yang merupakan isu sensitif.

Masalah agama merupakan hal yang sensitif di Indonesia. 
Soliditas dan solidaritas atas nama agama seringkali melampaui 
ikatan-ikatan primordial lainnya. Sejumlah lembaga telah 
melakukan kajian terkait ini. Dalam satu dekade terakhir, isu 
konflik keagamaan, intoleransi, dan radikalisme, menjadi tiga 
arus utama yang paling banyak diriset oleh sejumlah lembaga. 
Beragam metodologi dan perspektif telah ditawarkan untuk 
menganalisis fenomena tersebut.



2    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

Ihsan Ali Fauzi dkk., misalnya, mencatat bahwa dalam 
rentang waktu 1990-2008, dua per tiga dari konflik keagamaan 
yang terjadi di Indonesia mengambil bentuk aksi damai, dan 
hanya sepertiga yang terwujud dalam bentuk aksi kekerasan. 
Sebagian besar konflik keagamaan ini terkait dengan isu komunal 
keagamaan, seperti muslim-Kristen dan penodaan agama (Ihsan 
Ali Fauzi dkk., 2009).

Dalam konteks lain, Wahyudi mencatat bahwa perlahan 
tapi pasti, pasca kejatuhan rezim Orde Baru, imajinasi mengenai 
Syiah mengalami perubahan. Di mana Syiah dianggap sebagai 
paham di luar Islam yang dianggap menyimpang dan sesat. 
Hal ini tercermin dari adanya Fatwa MUI Jawa Timur tentang 
Kesesatan Ajaran Syiah No. Kep-01/SKF-MUI/JTM/I/2012. 
Wahyudi memandang kemunculan fatwa ini dilatarbelakangi 
oleh irisan politik-ekonomi, konflik keluarga, dan tergerusnya 
otoritas keagamaan dengan munculnya tokoh keagamaan yang 
lebih advokatif dan egaliter. Padahal sebelumnya, ketika rezim 
Orde Baru berkuasa, Rapat Kerja Nasional MUI pada Maret 
1984 hanya menyebutkan bahwa Syiah sebagai salah satu paham 
dalam Islam yang mempunyai perbedaan-perbedaan pokok 
dengan Sunni yang dianut oleh mayoritas umat Islam Indonesia 
(Akmaliyah, 2019).

Tergerusnya otoritas keagamaan arus-utama juga diulas oleh 
Najib Burhani. Menurutnya, fragmentasi otoritas keagamaan 
telah terjadi sebelum Aksi Bela Islam. Namun peta itu semakin 
terang benderang pasca aksi. Meski masih signifikan dan dengan 
tegas menunjukkan moderatismenya, Muhammadiyah dan NU 
bukan lagi pemegang otoritas tunggal dalam persoalan agama 



Badan Litbang dan Diklat    3

di Indonesia. Di mana fragmentasi ini utamanya didukung 
oleh pemanfaatan media sosial. Keberhasilan ini juga terjadi 
karena kemampuan, katakanlah otoritas keagamaan baru, 
yang mentransformasikan konservatisme menjadi pop-culture, 
serta memainkan psikologi kegamangan dan ketakutan umat 
Islam terhadap ancaman kelompok yang berbeda (Burhani, 
2016). Secara lebih mendalam terkait dengan fragmentasi 
otoritas keagamaan ini, Pusat Pengkajian Islam Demokrasi dan 
Perdamaian (PusPIDeP) dan Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga 
Yogyakarta melakukan riset di lima belas kota di Indonesia 
(Najib Kailani dkk., 2019).

Kehadiran media sosial dalam era post-truth yang menjadi 
salah satu kunci keberhasilan fragmentasi otoritas keagamaan, 
bukan hanya sulit untuk dikendalikan. Lebih dari itu, telah 
meruntuhkan otoritas tradisional dan modern sekaligus, yang 
oleh Nichols disebut sebagai the death of expertise (Nichols, 2017). 
Wildan melihat hal ini lebih didominasi oleh kelas menengah 
muslim perkotaan yang notabene berpendidikan (Wildan, 
2016). Hal tersebut terlihat dari eksistensi spirit keberislaman 
yang muncul di ruang publik seperti program TV, hotel syariah, 
sekolah islami, rumah sakit islami, perumahan islami, dan 
wisata islami (Fealy, 2012). Alhasil, kemunculan para ustaz yang 
mampu mengkapitalisasi diri, meskipun tidak semuanya, melalui 
media sosial menjadi tak terhindarkan. Mereka inilah yang 
himbauannya lebih didengarkan oleh masyarakat (Akmaliyah, 
2019).

Di sisi lain, awal tahun 2000 kita melihat kemunculan 
kelompok yang mempraktikkan ekstremisme beragama dalam 



4    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

bentuk bom bunuh diri. Ada pula kelompok yang dipandang 
terlalu mendewakan rasio dalam beragama. Kedua kelompok 
ini menjadi perbincangan hangat di ruang publik. Darlis menilai 
kedua kelompok ini berkontestasi karena perbedaan paham 
keagamaan dan cara pandang dalam beragama. Kedua kelompok 
tersebut dapat dipetakan menjadi kelompok liberal dan 
kelompok eksklusif yang mengusung isme masing-masing. Di 
mana eksklusivisme dapat dipahami sebagai paradigma berpikir 
yang cenderung tertutup terhadap keanekaragaman. Sementara 
liberalisme merupakan paham yang memperjuangkan kebebasan 
di semua aspek (Darlis, 2016).

Cara pandang kedua kelompok tersebut acapkali meresahkan 
masyarakat, bahkan menjadi ancaman serius bagi pranata sosial 
dalam konteks lokal, regional, nasional, dan internasional. Dalam 
konteks lokal dan regional, kearifan lokal kerap digunakan untuk 
memoderasi dua kutub yang berbeda. Misalnya tradisi Pela 
Gandong yang menyatukan umat beragama di Maluku.

Di tingkat nasional, konsensus bersama yang dilakukan 
oleh para founding fathers dalam menetapkann Pancasila 
sebagai dasar negara, menjadi contoh nyata moderasi dalam 
menyikapi perbedaan-perbedaan pandangan yang terjadi. Di 
tengah penolakan terhadap Pancasila oleh beberapa pihak, 
Muktamar Muhammadiyah dan NU yang menegaskan bahwa 
kedua ormas Islam tersebut menerima Pancasila sebagai dasar 
negara, menunjukkan bahwa moderasi beragama dikalangan 
umat Islam misalnya, sangat potensial. Dalam istilah Nasaruddin 
Umar, Pancasila tampil sebagai kekuatan pemersatu (melting pot) 



Badan Litbang dan Diklat    5

yang menjembatani berbagai perbedaan dan kepentingan yang 
ada (Umar, 2019).

Adapun dalam konteks internasional, pemerintah Indonesia 
melalui Utusan Khusus Presiden untuk Dialog dan Kerjasama 
Antaragama dan Peradaban (UKP-DKAAP) memfasilitasi forum 
Konsultasi Tingkat Tinggi Tokoh Ulama dan Cendekiawan 
Muslim Dunia yang diselenggarakan di Bogor pada 1-3 Mei 2018. 
Forum ini menghasilkan “Pesan Bogor” (Bogor Message), untuk 
mengaktifkan kembali paradigma Wasatiyat Islam yang telah 
dicontohkan Nabi Muhammad Saw dan dipraktikkan hingga 
kini, serta menegaskan kembali peran dan tanggung jawab 
moral para ulama dan cendekiawan muslim untuk memastikan 
dan mendidik generasi penerus dengan membangun peradaban 
Ummatan Wasatan.

Penyikapan yang serius dari tingkat lokal, regional, 
nasional hingga internasional, menunjukkan bahwa dua kutub 
tersebut merupakan ancaman serius karena dapat mengganggu 
keharmonisan yang selama ini menjadi ciri khas bangsa Indonesia. 
Dampak nyata dari cara pandang tersebut, salah satunya, 
terwujud dalam aksi bom bunuh diri yang mengatasnamakan 
ajaran agama tertentu. Di sisi lain, pembenaran yang berlebihan 
terhadap akal pikiran, menyebabkan segala sesuatu hanya diukur 
dari rasio belaka.

Di tengah kondisi tersebut, moderasi beragama diharapkan 
dapat menjadi solusi (Darlis, 2017). Moderasi beragama ini 
dapat dimaknai sebagai sikap beragama yang seimbang antara 
pengamalan agama sendiri dan penghormatan kepada praktik 
beragama yang berbeda. Jalan tengah inilah yang diyakini akan 



6    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

menghindarkan masyarakat dari sikap ekstrem dan ekslusif yang 
berlebihan. Moderasi beragama ini diharapkan terekspresikan 
dalam bentuk toleransi aktif yang sangat dibutuhkan dalam 
mewujudkan harmoni sosial.

Hasil penelitian ini pada dasarnya ingin menjawab 
pertanyaan bagaimana dinamika moderasi beragama di Kota 
Ternate. Penelitian dilakukan di Kota Ternate selama 13 hari 
pada 7-19 Oktober 2019. Pemetaan awal dilakukan dengan 
mengumpulkan informasi dari jejaring lokal, berita, dan 
dokumen yang terkait dengan penelitian. Pengumpulan data 
dilakukan melalui wawancara mendalam kepada informan yang 
telah diidentifikasi terlebih dahulu ketika peneliti melakukan 
proses penjajakan lapangan. Informan berasal dari unsur negara 
(pemerintah) dan masyarakat sipil (organisasi masyarakat dan 
tokoh adat) yang memiliki pengaruh riil di masyarakat.

Dalam proses wawancara mendalam, metode bola salju 
memungkinkan untuk dilakukan bila informan yang telah 
diidentifikasi sebelumnya menginformasikan bahwa ada orang 
lain yang memungkinkan untuk diwawancarai sebagai informan. 
Wawancara mendalam sebagai cara pengumpulan data akan 
berakhir bila tidak ada kebaruan informasi yang didapat. Jenis 
pertanyaan yang digunakan adalah pertanyaan terbuka, agar 
peneliti dapat menggali lebih jauh informasi yang dibutuhkan 
demi mendapat jawaban yang lebih komprehensif.

Pendekatan yang digunakan, dalam penelitian yang menjadi 
tulisan makalah ini, adalah analisis teori grounded. Untuk 
menganalisis data yang ada, mula-mula akan dilakukan koding. 
Hasil dari koding akan dijadikan konsep. Dari konsep yang 
ada, dibuat kategori, kemudian ditarik hipotesis. Hipotesis yang 



Badan Litbang dan Diklat    7

diuji pada akhirnya akan dikemukakan sebagai hasil analisis 
penelitian.

A.	 DEFINISI
Sebelum membahas dinamika moderasi beragama, perlu 

didefinisikan terlebih dahulu apa itu moderasi. Kata moderasi 
berasal dari bahasa Latin moderatio, yang berarti ke-sedang-
an (tidak kelebihan dan tidak kekurangan). Kata moderasi 
juga berarti penguasaan diri (dari sikap sangat kelebihan 
dan kekurangan). Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI) 
menyediakan dua pengertian kata moderasi: pengurangan 
kekerasan dan penghindaran keesktreman.

Dalam bahasa Inggris, kata moderation sering digunakan 
dalam pengertian average (rata-rata), core (inti), standard (baku), 
atau nonaligned (tidak berpihak). Secara umum, moderat berarti 
mengedepankan keseimbangan dalam hal keyakinan, moral, dan 
watak, baik ketika memperlakukan orang lain sebagai individu, 
maupun ketika berhadapan dengan institusi negara.

Sedangkan dalam bahasa Arab, moderasi dikenal dengan 
kata wasath atau wasathiyah, yang memiliki padanan makna 
dengan kata tawassut (tengah-tengah), i’tidal (adil), dan tawazun 
(berimbang). Orang yang menerapkan prinsip wasathiyah 
disebut wasith. Wasathiyah dalam bahasa Arab dapat diartikan 
pula dengan ‘pilihan terbaik’. Apa pun kata yang dipakai, 
semuanya menyiratkan satu makna yang sama, yakni adil, yang 
dalam konteks ini berarti memilih posisi jalan tengah di antara 
berbagai pilihan ekstrem (Kementerian Agama RI, 2019).

Jika ditarik secara spesifik dalam konteks umat Islam, istilah 
moderasi berpadanan dengan wasatiyyat. Wasatiyyat dalam 



8    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

bahasa Arab berasal dari kata wasat yang berarti penengah, 
perantara, yang berada di posisi tengah, pusat, jantung, 
mengambil jalan tengah atau cara yang bijak atau utama, indah 
dan terbaik, bersifat tengah dalam pandangan, dan berbuat adil.

Dalam kajian akademik, Wasatiyyat Islam sering 
diterjemahkan sebagai ‘justly-balanced Islam’, ‘the middle path 
Islam’ atau ‘the middle way Islam’, dan Islam sebagai mediating 
and balancing power untuk memainkan peran mediasi dan 
pengimbang. Istilah-istilah tersebut menunjukkan pentingnya 
keadilan dan keseimbangan serta jalan tengah dalam Islam 
untuk tidak terjebak pada ekstremitas. Oleh karenanya, selama 
ini konsep Wasatiyyat Islam dipahami dengan merefleksikan 
prinsip tawassut (tengah), tasamah, tawazun (seimbang), i’tidal 
(adil), dan iqtisad (sederhana). Dengan demikian, Wasatiyyat 
Islam yang juga dikenal dengan istilah Ummatan Wasatan, 
dikenal bila menampilkan prinsip-prinsip tersebut. 

Sejatinya terdapat tujuh nilai utama terkait dengan 
paradigma Wasatiyyat Islam sebagai ajaran Islam pusat. 
Ketujuh nilai utama tersebut meliputi: (1) tawassuth, posisi 
di jalur tengah dan lurus; (2) i’tidal, berperilaku proporsional 
dan adil dengan tanggug jawab; (3) tasamuh, mengakui dan 
menghormati perbedaan dalam semua aspek kehidupan; (4) 
syura, bersandar pada konsultasi dan menyelesaikan masalah 
melalui musyawarah untuk mencapai konsensus; (5) islah, 
terlibat dalam tindakan yang reformatif dan konstruktif untuk 
kebaikan bersama; (6) qudwah, merintis inisiatif mulia dan 
memimpin untuk kesejahteraan manusia; (7) muwatanah, 
mengakui negara bangsa dan menghormati kewarganegaraan 
(UKP-DKAAP, 2018).



Badan Litbang dan Diklat    9

Sementara itu, menurut KH. Afifuddin Muhajir, Wasatiyyat 
Islam merupakan suatu metode atau pendekatan dalam 
mengkontekstualisasi Islam di tengah peradaban global. Dalam 
hukum Islam, terlihat sifat wasatiyyat menyangkut berbagai 
persoalan seperti: keseimbangan antara ketuhanan (ilahiyah) 
dengan kemanusiaan (insaniyah), teks (nash) dengan nalar 
(ijtihad), nash al-Qur`an dan hadis (nushush), dengan tujuan 
ditetapkannya syariat (maqashid), ketegasan dengan kelenturan, 
dan idealisme dan realisme (Afifuddin Muhajir, 2017).

Menurut Abou El-Fadhl moderasi beragama adalah 
beragama yang cocok untuk setiap tempat dan zaman, bersifat 
dinamis dan menghargai tradisi-tradisi masa silam sambil 
direaktualisasikan dalam konteks kekinian (Chafid Wahyudi, 
2011).

Lawan kata moderasi adalah berlebihan, atau tatharruf 
dalam bahasa Arab, yang mengandung makna extreme, radical, 
dan excessive dalam bahasa Inggris. Kata extreme juga bisa 
berarti “berbuat keterlaluan, pergi dari ujung ke ujung, berbalik 
memutar, mengambil tindakan atau jalan yang sebaliknya”. 
Sementara dalam KBBI, kata ekstrem didefinisikan sebagai 
“paling ujung, paling tinggi, dan paling keras”.

Kalau dianalogikan, moderasi adalah ibarat gerak dari 
pinggir yang selalu cenderung menuju pusat atau sumbu 
(centripetal), sedangkan ekstremisme adalah gerak sebaliknya, 
menjauhi pusat atau sumbu, menuju sisi terluar dan ekstrem 
(centrifugal). Ibarat bandul jam, ada gerak yang dinamis, tidak 
berhenti di satu sisi luar secara ekstrem, melainkan bergerak 
menuju ke tengah-tengah. Meminjam analogi ini, dalam konteks 
beragama, sikap moderat dengan demikian adalah pilihan untuk 



10    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

memiliki cara pandang, sikap, dan perilaku di tengah-tengah di 
antara pilihan ekstrem yang ada.

Moderasi beragama harus dipahami sebagai sikap beragama 
yang seimbang antara pengamalan agama sendiri (eksklusif) 
dan penghormatan kepada praktik beragama orang lain yang 
berbeda keyakinan (inklusif). Keseimbangan atau jalan tengah 
dalam praktik beragama ini niscaya akan menghindarkan diri 
dari sikap berlebihan, fanatik, dan revolusioner dalam beragama. 
Dengan kata lain, moderasi beragama dapat dikatakan solusi atas 
hadirnya dua kutub ekstrem dalam beragama, yakni kutub ultra-
konservatif atau ekstrem kanan dan kutub liberal atau ekstrem 
kiri.

Dalam moderasi beragama, salah satu prinsip dasar yang 
digunakan adalah selalu menjaga keseimbangan di antara dua 
hal, misalnya keseimbangan antara akal dan wahyu, jasmani 
dan rohani, hak dan kewajiban, kepentingan individual dan 
kemaslahatan komunal, keharusan dan kesukarelaan, teks agama 
dan ijtihad tokoh agama, gagasan ideal dan kenyataan, serta 
keseimbangan antara masa lalu dan masa depan.

Inti dari moderasi beragama adalah adil dan berimbang 
dalam memandang, menyikapi, dan mempraktikkan semua 
konsep yang berpasangan di atas. Dalam KBBI, kata adil diartikan 
dengan: tidak berat sebelah atau tidak memihak; berpihak pada 
kebenaran; sepatutnya atau tidak sewenang-wenang. Dengan 
demikian, adil merupakan prinsip pertama dalam moderasi 
beragama.

Sebagai prinsip kedua, keseimbangan adalah istilah untuk 
menggambarkan cara pandang, sikap, dan komitmen untuk 



Badan Litbang dan Diklat    11

selalu berpihak pada keadilan, kemanusiaan, dan persamaan. 
Kecenderungan untuk bersikap seimbang bukan berarti tidak 
punya pendapat. Sikap seimbang berarti tegas, tetapi tidak keras 
karena selalu berpihak kepada keadilan. Hanya saja keberpihakan 
itu tidak sampai merampas hak orang lain sehingga merugikan. 
Keseimbangan dapat dianggap sebagai satu bentuk cara pandang 
untuk mengerjakan sesuatu secukupnya, tidak berlebihan dan 
juga tidak kurang.

Kedua prinsip ini, adil dan berimbang, akan lebih mudah 
terbentuk jika seseorang memiliki tiga karakter utama dalam 
dirinya: kebijaksanaan (wisdom), ketulusan (purity), dan 
keberanian (courage). Dengan kata lain, sikap moderat dalam 
beragama yaitu selalu memilih jalan tengah. Akan lebih 
mudah diwujudkannya apabila seseorang memiliki keluasan 
pengetahuan agama yang memadai sehingga dapat bersikap bijak, 
tahan godaan sehingga bisa bersikap tulus tanpa beban, serta 
tidak egois dengan tafsir keagamaannya sendiri sehingga berani 
mengakui tafsir kebenaran orang lain, dan berani menyampaikan 
pandangannya berdasarkan pada ilmu pengetahuan.

Dalam rumusan lain, dapat dikatakan bahwa ada tiga syarat 
terpenuhinya sikap moderat dalam beragama, yakni: memiliki 
pengetahuan yang luas, mampu mengendalikan emosi untuk 
tidak melebihi batas, dan selalu berhati-hati. Jika disederhanakan, 
rumusan tiga syarat moderasi beragama ini bisa diungkapkan 
dalam tiga kata: berilmu, berbudi, berhati-hati.

Moderasi beragama meniscayakan umat beragama untuk 
tidak mengurung diri, tidak eksklusif (tertutup) melainkan 
inklusif (terbuka), melebur, beradaptasi, bergaul dengan berbagai 



12    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

komunitas, serta selalu belajar di samping memberi pelajaran. 
Dengan demikian, moderasi beragama akan mendorong masing-
masing umat beragama untuk tidak bersikap ekstrem dan 
berlebihan dalam menyikapi keragaman, termasuk keragaman 
agama dan tafsir agama, melainkan selalu bersikap adil dan 
berimbang sehingga dapat hidup dalam sebuah kesepakatan 
bersama.

Dalam konteks bernegara, prinsip moderasi ini pula yang 
pada masa awal kemerdekaan dapat mempersatukan tokoh 
kemerdekaan yang memiliki ragam isi kepala, kepentingan 
politik, agama, dan kepercayaan. Semuanya bergerak ke 
tengah mencari titik temu untuk bersama-sama menerima 
bentuk Negara Kesatuan Republik Indonesia (NKRI) sebagai 
kesepakatan bersama. Kerelaan dalam menerima NKRI sebagai 
bentuk final dalam bernegara dapat dikategorikan sebagai sikap 
toleran untuk menerima konsep negara-bangsa (Kementerian 
Agama RI, 2019).

Adapun menurut Nasaruddin Umar, moderasi beragama 
dalam konteks Indonesia terbentuk dari hasil dialektika nilai-
nilai syariat dengan budaya lokal yang telah eksis sebelumnya. 
Pada akhirnya, pertemuan inilah yang menjadi jalan panjang 
moderasi beragama di Indonesia (Umar, 2019).

Sementara dalam era disrupsi teknologi dan informasi 
seperti sekarang ini, saat dimana setiap individu mengalami 
banjir informasi, prinsip adil dan berimbang dalam moderasi 
beragama sejatinya juga dapat dijadikan sebagai nilai (value) 
yang bermanfaat untuk mengelola informasi serta meminimalisir 
berita bohong. Terlebih, bagi masyarakat plural dan multikultural 



Badan Litbang dan Diklat    13

seperti Indonesia, cara pandang moderat menjadi sangat penting 
agar masing-masing dapat mendialogkan keragaman, baik 
ragam agama, kepercayaan, filsafat hidup, ilmu pengetahuan, 
maupun ragam tradisi dan adat istiadat lokal.

Indikator untuk menentukan apakah sebuah cara pandang, 
sikap, dan perilaku beragama tergolong moderat atau tidak, 
bisa dirumuskan sebanyak mungkin. Namun dalam penelitian 
ini, indikator moderasi beragama yang akan digunakan adalah 
empat hal: komitmen kebangsaan, toleransi, anti kekerasan, dan 
akomodatif terhadap kebudayaan lokal. Keempat indikator ini 
dapat digunakan untuk menggambarkan dinamika moderasi 
beragama, sehingga potensi bisa digali untuk melakukan 
penguatan moderasi beragama.

Komitmen kebangsaan merupakan indikator yang sangat 
penting untuk melihat sejauh mana cara pandang, sikap, dan 
praktik beragama seseorang, yang berdampak pada kesetiaan 
terhadap konsensus dasar kebangsaan, terutama terkait dengan 
penerimaan Pancasila sebagai ideologi negara, sikapnya terhadap 
tantangan ideologi yang berlawanan dengan Pancasila serta 
nasionalisme. Sebagai bagian dari komitmen kebangsaan adalah 
penerimaan terhadap prinsip-prinsip berbangsa yang tertuang 
dalam Konstitusi UUD 1945 dan regulasi di bawahnya.

Sebagaimana disampaikan oleh Lukman Hakim Saifuddin, 
komitmen kebangsaan penting dijadikan indikator moderasi 
beragama karena dalam perspektif moderasi beragama, 
mengamalkan ajaran agama adalah sama dengan menjalankan 
kewajiban sebagai warga negara, seperti menunaikan kewajiban 
sebagai warga negara adalah wujud pengamalan ajaran agama.



14    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

Toleransi merupakan sikap memberi ruang dan 
tidak mengganggu hak orang lain untuk berkeyakinan, 
mengekspresikan keyakinannya, dan menyampaikan pendapat, 
meskipun hal tersebut berbeda dengan apa yang kita yakini. 
Dengan demikian, toleransi mengacu pada sikap terbuka, 
lapang dada, sukarela, dan lembut dalam menerima perbedaan. 
Toleransi selalu disertai dengan sikap hormat, menerima orang 
yang berbeda sebagai bagian dari diri, dan berpikir positif.

Dalam konteks penelitian ini, toleransi beragama yang 
menjadi tekanan adalah toleransi antaragama dan intraagama, 
baik terkait dengan toleransi sosial maupun politik. Melalui relasi 
antaragama, penelitian ini mendeskripsikan sikap pada pemeluk 
agama lain, kesediaan berdialog, bekerja sama, pendirian tempat 
ibadah, serta pengalaman berinteraksi dengan pemeluk agama 
lain. Sedangkan toleransi intraagama dapat digunakan untuk 
menyikapi hubungan antarormas keagamaan dan sekte-sekte 
minoritas yang dianggap menyimpang dari arus besar suatu 
agama.

Sedangkan kekerasan (radikalisme atau ekstremisme) 
dalam konteks moderasi beragama dipahami sebagai suatu 
ideologi (ide atau gagasan) dan paham yang ingin melakukan 
perubahan pada sistem sosial dan politik dengan menggunakan 
cara-cara kekerasan atas nama agama, baik kekerasan verbal, 
fisik, dan pikiran. Inti dari radikalisme adalah sikap dan tindakan 
seseorang atau kelompok tertentu yang menggunakan cara-
cara kekerasan dalam mengusung perubahan yang diinginkan. 
Kelompok ini pada umumnya menginginkan perubahan dalam 
tempo singkat dan secara drastis serta bertentangan dengan 
sistem sosial yang berlaku. Radikalisme ini bisa melekat pada 



Badan Litbang dan Diklat    15

semua pemeluk agama dengan berbagai latar belakang yang 
menyertainya.

Adapun praktik dan perilaku beragama yang akomodatif 
terhadap budaya lokal dapat digunakan untuk melihat sejauh 
mana kesediaan untuk menerima praktik keagamaan yang 
mengakomodasi kebudayaan lokal dan tradisi. Orang-
orang yang moderat memiliki kecenderungan lebih ramah 
dalam penerimaan tradisi dan budaya lokal dalam perilaku 
keagamaannya, sejauh tidak bertentangan dengan pokok 
ajaran agama. Tradisi keberagamaan yang tidak kaku, antara 
lain ditandai dengan kesediaan untuk menerima praktik dan 
perilaku beragama yang tidak semata-mata menekankan pada 
kebenaran normatif, tetapi juga menerima praktik beragama yang 
didasarkan pada keutamaan. Sebaliknya, ada kelompok yang 
cenderung tidak akomodatif terhadap tradisi dan kebudayaan, 
karena dengan mempraktikkannya dianggap sebagai tindakan 
yang mengotori kemurnian agama (Kementerian Agama RI, 
2019).

B.	 KOMITEMEN KEBANGSAAN
Sebagaimana dijelaskan sebelumnya, dalam persepktif 

moderasi beragama, mengamalkan ajaran agama adalah 
sama dengan menjalankan kewajiban sebagai warga negara, 
sebagaimana menunaikan kewajiban sebagai warga negara 
adalah wujud pengamalan ajaran agama. Karenanya, penerimaan 
terhadap Pancasila sebagai ideologi negara, sikap terhadap 
tantangan ideologi yang berlawanan dengan Pancasila, serta 
nasionalisme menjadi poin utama. Terkait dengan itu, semuanya 
tertuang dalam Konstitusi UUD 1945 dan regulasi di bawahnya.



16    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

Masyarakat Ternate merupakan masyarakat yang plural dan 
multikultural. Hal ini merupakan proses panjang sejarah dari 
dulu hingga kini. Ternate sebagai pusat Maluku Utara, secara 
garis besar dapat dibagi menjadi dua wilayah: utara dan selatan. 
Wilayah Utara Ternate ditempati oleh “masyarakat adat”, yang 
masih memegang teguh tradisi kesultanan, yang mayoritas 
merupakan “penduduk asli Ternate”. Sementara wilayah selatan 
ditempati oleh masyarakat dari beragam suku, agama, ras, dan 
budaya. Meskipun tidak memegang teguh tradisi kesultanan, 
namun masyarakat di wilayah selatan Ternate memahami 
tradisi-tradisi kesultanan yang masih eksis hingga kini.

Dalam sejarahnya, Ternate sebagai sebuah kesultanan, 
dengan kesadaran penuh bergabung dengan Negara Kesatuan 
Republik Indonesia (NKRI). Peristiwa ini secara lisan dikisahkan 
oleh Kesultanan Ternate kepada rakyatnya. Secara historis, 
bergabungnya Kesultanan Ternate ke dalam NKRI sekaligus 
terhadap Pancasila sebagai ideologi negara menunjukkan 
komitmen kebangsaannya. Padahal sebagaimana diketahui, 
Ternate merupakan kerajaan (kesultanan) yang berazaskan 
Islam.

Imbas sebagai masyarakat yang plural dan multikultural, 
masyarakat Ternate terbiasa terbuka dan menerima keragaman 
pandangan baik dari sisi suku, agama, ras, maupun antar 
budaya, termasuk di dalamnya meliputi perbedaan pandangan 
aliran keagamaan. Dalam tradisi masyarakat Ternate dikenal 
istilah bala kusu sekano-kano. Istilah ini menjadi kearifan lokal 
yang terus-menerus disampaikan secara lisan dari generasi 
ke generasi, yang memungkinkan upaya penguatan moderasi 
beragama di masyarakat Ternate.



Badan Litbang dan Diklat    17

Sikap terbuka masyarakat Ternate salah satunya terlihat dari 
aktivitas-aktivitas keagamaan yang dilakukan oleh kelompok-
kelompok keagamaan. Misalnya aktivitas ormas Islam yang 
dilakukan oleh al-Khairat, NU, Muhammadiyah, Jamaah 
Tabligh, dan Hizbut Tahrir. Dengan umat agama non-Islam 
pun demikian, seperti tampak pada Gereja Protestan Maluku, 
Gereja Masehi Injil di Halmahera, Gereja Pantekosta, dan Gereja 
Katolik. Pun demikian, dengan pemeluk agama Hindu, Buddha, 
dan Konghucu, bisa melakukan aktivitas keagamaan.

Akan tetapi sebagai bagian dari Bangsa Indonesia, 
masyarakat Ternate tunduk pada Keputusan Pemerintah Pusat. 
Hal ini terlihat dari tidak beroperasinya lagi Hizbut Tahrir 
Indonesia (HTI) di Kota Ternate, sebagaimana Surat Keputusan 
Menteri Hukum dan HAM Nomor AHU-30.AH.01.08 tahun 
2017 tentang pencabutan Keputusan Menteri Hukum dan HAM 
Nomor AHU-0028.60.10.2014 tentang Pengesahan Pendirian 
Badan Hukum Perkumpulan HTI.

Sebagai ormas, tiadanya aktivitas HTI di Ternate bisa 
dipahami dengan merujuk kepada Surat Keputusan Pemerintah 
Pusat tersebut. Namun H. Zulkiram memaparkan bahwa 
pelarangan dan pembubaran organisasi tersebut tidak serta 
merta menghilangkan ideologi yang diusung dan diyakini. 
Meski tidak bisa menunjukkan bukti, berdasarkan informasi 
yang tidak terverifikasi kebenarannya, ia meyakini bahwa HTI 
di Kota Ternate bergerak di bawah tanah, di kalangan tertentu, 
terbatas pada pengikutnya saja. “Karena yang namanya ideologi 
tidak mungkin mati”, demikian ungkapnya.

Perihal terpenting dari kasus HTI ini adalah sikap 
terbuka yang ditunjukan pemerintah dan masyarakat Ternate, 



18    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

untuk berdiskusi dengan HTI. H. Zulkiram dan Sofyan 
Abbas menyampaikan bahwa terdapat perbedaan pandangan 
keagamaan antara HTI dan masyarakat Ternate pada umumnya. 
Perbedaan ini misalnya menyangkut konsep negara bangsa. 
Namun sebagai pelayan masyarakat untuk semua agama, 
Kemenag Kota Ternate tetap memenuhi undangan dan 
menghargai perbedaan pandangan tersebut selama belum ada 
keputusan resmi dari Pemerintah Pusat. Pun demikian dengan 
Muhammadiyah sebagai ormas, tetap menjaga komunikasi 
dengan ormas lainnya. Secara jelas, dalam hal ini masyarakat 
Ternate melalui Pemerintah Daerah dan ormas Islam bisa 
melakukan tukar pandangan di satu sisi. Namun di sisi lain 
bersikap tegas manakala Pemerintah Pusat telah menerbitkan 
Surat Keputusan dimaksud, karena ideologi yang diyakini HTI 
dinilai bertentangan dengan Pancasila sebagai ideologi negara.

C.	 TOLERANSI 
Toleransi tidak dapat dilepaskan dalam penelitian moderasi 

beragama. Dapat dikatakan bahwa toleransi merupakan hasil 
atau buah, di mana moderasi beragama merupakan sebuah 
proses. Toleransi yang didefinisikan dalam penelitian ini adalah 
sikap memberi ruang dan tidak mengganggu hak orang lain 
untuk berkeyakinan, mengekspresikan keyakinannya, dan 
menyampaikan pendapat, meskipun berbeda dengan apa yang 
kita yakini. Dengan demikian, toleransi mengacu pada sikap 
terbuka, lapang dada, sukarela, dan lembut dalam menerima 
perbedaan. Toleransi selalu disertai dengan sikap hormat, 
menerima orang yang berbeda sebagai bagian dari diri serta 
berpikir positif.



Badan Litbang dan Diklat    19

Toleransi beragama yang ditekankan adalah toleransi 
intra-agama (internal) dan antaragama (eksternal), baik 
terkait dengan toleransi sosial maupun politik. Melalui relasi 
intra-agama, penelitian ini mendeskripsikan sikap hubungan 
antarormas keagamaan dan sekte-sekte minoritas yang dianggap 
menyimpang dari arus besar suatu agama. Sedangkan toleransi 
antaragama (eksternal) menggambarkan sikap pada pemeluk 
agama lain, kesediaan berdialog, bekerja sama, pendirian tempat 
ibadah, serta pengalaman berinteraksi dengan pemeluk agama 
lain.

Perbedaan paham keagamaan adalah realitas kehidupan. 
Perbedaan ini bisa menjadi potensi, namun juga bisa menjadi 
persoalan. Menjadi potensi bila dipahami secara baik dan 
dikelola secara konstruktif untuk memperkaya makna hidup. 
Menjadi persoalan bila disikapi secara eksklusif dan intoleran.

Toleransi intra-agama di Kota Ternate sangat berpotensi 
ke arah yang baik ketika ormas-ormas di Ternate, selain 
dengan ormas yang dilarang oleh pemerintah tentunya, dapat 
bekerja sama dan saling memahami satu sama lain. Dalam 
konteks umat Islam misalnya, para narasumber menuturkan 
bahwa “Tidak ada perbedaan menonjol antara satu ormas 
dengan ormas lainnya sebagaimana di Jawa, perbedaan hanya 
bendera saja”. Hal ini merujuk pada tradisi keagamaan yang 
dilakukan oleh para pemeluk agama Islam di Ternate. Misalnya, 
warga Muhammadiyah yang notabene tidak tahlilan, ikut 
melaksanakan tradisi itu bila ada hari-hari besar keagamaan 
yang diselenggarakan oleh NU dan al-Khairat, bila ada tetangga 
yang dirundung kematian, pernikahan, dan lain-lainnya.



20    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

Ungkapan “perbedaan hanya bendera saja” semakin 
ditegaskan ketika Warek 3 IAIN Manado, Adnan Mahmud, 
mengungkapkan bahwa dirinya selain sebagai Ketua PCNU, 
juga merupakan pengurus al-Khairat. Sementara dalam konteks 
umat Kristiani dibentuk wadah Badan Kerjasama Antar Gereja, 
yang salah satu fungsinya sebagai mediator agar tiap denominasi 
tidak menonjolkan diri masing-masing. Badan kerja sama ini 
meliputi umat Katolik dan Protestan.

Sementara persoalan intra-agama terjadi ketika ormas 
keagamaan bersinggungan dengan sekte-sekte minoritas yang 
dianggap menyimpang dari arus besar suatu agama. Dalam 
konteks umat Islam di Ternate, kasus Syi’ah Ja’fariyah Pimpinan 
Nawawi Husni (Ong) menjadi salah satunya. Kelompok ini 
muncul pada 2004 dengan jumlah anggota tak lebih dari 5 
orang. Pada mulanya aktivitas tidak menonjol karena bersifat 
perkumpulan dan diskusi. Keresahan masyarakat terjadi ketika 
anggota kelompok semakin bertambah dan aliran keagamaan 
yang dianggap baru mulai menunjukkan aktivitas ritual 
keagamaan yang berbeda dengan yang dilakukan masyarakat 
pada umumnya.

Selama 2012-2013 setidaknya terjadi empat ketegangan 
antara kelompok Syi’ah Ja’fariyah Ajaran Nawawi Husni (Ong) 
dengan masyarakat Ternate: Januari-Februari 2012 di Kelurahan 
Marikurubu, Kecamatan Kota Ternate Tengah; Maret 2012 di 
Kelurahan Sangadji, Kecamatan Kota Ternate Utara; September 
2013 di Kelurahan Toboleu, Kecamatan Kota Ternate Utara; dan 
September 2013 di Kelurahan Tafamutu, Kecamatan Moti.

Ketegangan masyarakat dengan kelompok Syi’ah Ja’fariyah 
Ajaran Nawawi Husni (Ong) menyebabkan gesekan di Marikubu 



Badan Litbang dan Diklat    21

yang berujung pada perusakan rumah Nawawi Husni (Ong) 
yang dilakukan oleh warga Marikurubu, yang notabene adalah 
keluarga dan kerabat dekat Nawawi Husni (Ong). Perselisihan 
di Sangadji tidak berujung pada bentrokan karena adanya 
perjanjian akan adanya tindakan dari masyarakat dan tokoh 
setempat apabila kelompok Syi’ah Ja’fariyah melakukan aktivitas 
di Kelurahan Sangadji. Di Toboleu terjadi pelemparan batu ke 
kediaman empat orang anggota kelompok Syi’ah Ja’fariyah saat 
mereka melakukan aktivitas. Sementara di Tafamutu, Taher 
selaku koordinator, dengan sukarela keluar dari kampung. 
Adapun anggotanya menyatakan akan berbaur dengan warga.

Keresahan dan ketegangan yang sebagiannya menyebabkan 
perselisihan dan bentrokan tersebut berujung pada penolakan 
aktivitas Syi’ah Ja’fariyah ajaran Nawawi Husni (Ong). Dengan 
mempertimbangkan kondisi yang ada, Pemerintah Daerah 
melalui Kesbangpol, Kemenag, camat, lurah, secara terpadu 
dengan institusi terkait dari MUI, Kodim, Polres, Ormas Islam, 
serta STAIN (kini IAIN) melakukan pertemuan untuk berdialog 
serta pembinaan kepada masyarakat dan mengawasi aktivitas 
Syi’ah Ja’fariyah pimpinan Nawawi Husni (Ong). Akhirnya 
Kesbangpol serta jajaran pemerintah kecamatan dan kelurahan 
telah melarang aktivitas kelompok ini, yang berujung pada 
keluarnya Fatwa MUI Provinsi Maluku Utara Nomor 45 Tahun 
2015 tentang Kesesatan Ajaran yang disebarkan oleh Nawawi 
Husni alias Ong yang mengatasnamakan Syia’ah Ja’fariyah.

Sementara dalam konteks umat Nasrani, adanya dualisme 
kepengurusan di Gereja Pante Kosta Indonesia (GPdI) El-
Shaddai Ternate menjadi persoalan intra-agama lainnya. Hal 
ini bermula ketika akhir tahun 2012 sampai dengan awal tahun 



22    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

2013 terdapat sekelompok Jemaat GPdI Ternate El-Shaddai 
Ternate membuka Persekutuan Doa tanpa berkonsultasi dengan 
Pdt. Ruddy Killa sebagai Gembala Jemaat.

Gembala Jemaat bersama seluruh majelis jamaat memanggil 
pimpinan dari Persekutuan Doa tersebut dan menyarankan 
agar dapat dituntun oleh seorang pendeta. Usul tersebut tidak 
diterima hingga akhirnya permasalahan ini melibatkan Majelis 
Daerah (MD) dan Majelis Pusat (MP). Persengketaan ini berlarut 
bertahun-tahun. Di tengah persengketaan tersebut, MD dan MP 
memediasi dan mencari jalan keluar dengan cara (1) meminta 
Pdt. Ruddy untuk membenahi pelayanan dan merangkul jemaat 
yang berseberangan dengannya; (2) memutasikan Pdt. Ruddy 
Killa ke Tidore, yang akkhirnya ditangguhkan setelah adanya 
banding; (3) memekarkan Jemaah El-Shaddai menjadi dua 
jemaat otonom meskipun beribadah dalam satu gedung gereja 
karena jemaat yang dimekarkan belum memiliki gedung gereja; 
(4) meminta Pdt. Ruddy untuk sesegera mungkin meninggalkan 
gereja dan pastori.

Keputusan tersebut lantas membuat Pdt. Ruddy dan 
jemaatnya beribadah di sebuah hotel. Namun permasalahan tak 
terhenti karena MD menyebarkan surat kepada instansi terkait di 
Kota Ternate bahwa GPdI penggembalaan Pdt. Ruddy Killa tidak 
dalam tanggung jawab MD GPdI alias illegal. Merespons hal 
tersebut, Pdt. Ruddy dan jemaatnya pada Juni 2018 mengambil 
langkah hukum ke Pengadilan Negeri Ternate demi mendapatkan 
pengakuan. Pada Mei 2019, pengadilan memutuskan tuntutan 
Pdt. Ruddy Killa dan jemaatnya. Akhirnya Pdt. Ruddy dan 
jemaatnya terpaksa harus meninggalkan GPdI dan mengambul 
sikap untuk pindah ke GBI.



Badan Litbang dan Diklat    23

Adapun toleransi antaragama (eksternal) terlihat di Kota 
Ternate. Falsafah Ternate yang tertuang dalam bala kusu sekano-
kano menginspirasi hal ini. Keterbukaan, kesediaan berdialog, 
dan kerja sama antaragama dalam catatan sejarah telah 
dipraktikkan oleh Kesultanan Ternate yang terjaga hingga kini. 
Jika melihat masa lalu, penyebaran agama Kristen, dalam batas-
batas tertentu, diizinkan dan difasilitasi oleh kesultanan. Padahal 
sebagaimana kita ketahui, Islam merupakan agama resmi negara 
(kesultanan) semenjak para raja menggunakan istilah ‘sultan’ 
untuk diri mereka.

Dalam konteks saat ini, Kemenag, khususnya Kota Ternate, 
menjadi instansi yang mengayomi semua agama karena adanya 
kesadaran bahwa “Kementerian Agama adalah kementerian 
untuk semua agama, bukan untuk kementerian agama Islam 
saja”, sebagaimana pernyataan H. Adam Mahrus. Hal tersebut 
diimplementasikan misalnya melalui kunjungan ke tiap rumah 
ibadah, dialog antarumat beragama, serta lampu pohon 
cemara yang tidak boleh redup di ruangan Pengurus Agama 
Kristen Kantor Kemenag Kota Ternate. Kerlip-kerlip lampu 
cemara menyimbolkan bahwa hak-hak minoritas, dalam hal 
ini ditandakan oleh umat Kristiani, harus tetap hidup dalam 
masyarakat yang mayoritas beragama Islam.

Instansi lain yang menggalakkan relasi dan toleransi 
antaragama adalah Forum Kerukunan Umat Beragama (FKUB) 
dan Forum Pembauran Kebangsaan (FPK). Festival Budaya 
Nusantara yang menyuguhkan festival kuliner, penampilan 
tari-tarian, pertunjukan baju adat, serta pembacaan narasi 
suku-suku di Indonesia menjadi agenda tahunan FPK. Kondisi 
masyarakat yang multikultur menjadi inspirasi mereka 



24    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

dalam menyelenggarakan festival tersebut. Pelaksanaan 
festival ini sebagai upaya untuk membangun kebersamaan 
sekaligus melestarikan budaya, baik kuliner maupun seni 
budaya. Keberagaman merupakan sebuah keindahan dalam 
menumbuhkan kebersamaan dan gotong royong antarsuku 
bangsa tinggal di Kota Ternate. Tak hanya melakukan penguatan 
dan penyadaran dalam konteks lokal (Ternate dan/atau 
Maluku Utara), aktivitas-aktivitas yang digalakkan FPK turut 
memerhatikan wilayah lain di Indonesia. Misalnya, bagaimana 
mereka menyuarakan aspirasi terkait peristiwa-peristiwa yang 
terjadi di Papua.

Terkait dengan pendirian rumah ibadah serta interaksi 
antarpemeluk agama, Pemerintah Kota Ternate mengikuti 
kebijakan atau pola yang diterapkan oleh Kesultanan Ternate di 
masa lalu. Sebagaimana disinggung di awal, Ternate secara garis 
besar terbagi kepada dua wilayah, utara dan selatan. Pembagian 
wilayah ini turut berimbas pada pembangunan rumah ibadah, 
pembangunan kampung, dan pola interaksi masyarakat pada 
umumnya.

Wilayah utara diduduki oleh masyarakat asli Ternate yang 
acapkali disebut “masyarakat adat”. Islam sebagai agama resmi 
kesultanan, berujung pada pendirian masjid dan musala yang 
menjamur di wilayah utara karena warganya mayoritas Islam. 
Akan tetapi di wilayah ini terdapat Kampung Tabanga yang 
mayoritas dihuni oleh warga yang beragama Kristen.

Kampung Tabanga memiliki kedekatan dengan Kesultanan 
Ternate. Beberapa warga Kristen dari kampung ini terpilih 
sebagai pasukan adat Kesultanan Ternate. Mereka kerap 
mendapat kehormatan berada di barisan depan saat acara 



Badan Litbang dan Diklat    25

kenegaraan. Kedekatan dan pelibatan sebagai pasukan adat ini 
bisa dipahami karena ayah Sultan Mudaffat Syah merupakan 
orang yang memindahkan para pemukim dari Halmahera Barat 
ke kampung ini.

Gereja Pante Kosta berdiri kokoh di Tabanga, dibangun 
sekitar tahun 1947. Berjarak hanya sekitar 100 meter dengan 
masjid. Kedekatan rumah ibadah ini berbanding lurus dengan 
kedekatan kedua pemeluk agamanya. Orang Ternate (muslim) 
tidak pernah menganggap masyarakat Tabanga (Kristen) sebagai 
orang lain, karena orang Tabanga sejak lama merupakan bagian 
dari Sulamadaha.

Adapun wilayah selatan diduduki oleh berbagai suku 
bangsa. Orang asli Ternate bercampur-baur dengan suku bangsa 
lain dari berbagai penjuru dunia. Arab, Tiongkok, Jawa, Batak, 
Tidore, dan Bugis merupakan enam dari sekian banyak suku 
bangsa yang mendiami wilayah ini. Selatan juga merupakan 
wilayah metropolitan, pusat perdagangan dan administrasi. 
Gedung-gedung perkantoran pemerintah daerah, pasar, mall, 
dan pelabuhan besar terkonsentrasi di wilayah ini.

Selain masjid yang berdiri di tiap sudutnya, di wilayah 
selatan juga berdiri rumah-rumah ibadah agama nonmuslim: 
Gereja Protestan, Gereja Katolik, Pura, Vihara, dan Kelenteng. 
Pengaturan rumah ibadah ini merupakan warisan (kebijakan) 
masa lalu dari Kesultanan Ternate yang diadopsi oleh 
pemerintah kota. Keberagaman ini menjadi pondasi struktur 
sosial masyarakat Ternate yang pluralis dan multikultur.

Interaksi umat beragama sangat cair dan dinamis. Satu 
sama lain saling memahami keteguhan dan batasan masing-
masing. Misalnya, setiap Hari Raya Idul Fitri dan Natal, warga 



26    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

Islam dan Kristen saling mengunjungi. Yang menarik, bila 
ada warga muslim berkunjung ke rumah orang Nasrani, tuan 
rumah menyuguhkan hidangan dengan alat makan (piring, 
gelas, sendok, dan lain-lain) yang mereka sediakan khusus 
untuk muslim. Karena mereka tahu ada perbedaan-perbedaan 
mendasar antara muslim dan Nasrani, maka mereka melakukan 
itu. Toleransi terjaga dengan sangat baik di kampung ini.

Namun interaksi antarpemeluk agama di Ternate diuji 
saat konflik melanda Maluku Utara pada 1999. Dalam konteks 
Maluku Utara, isu kerusuhan pertama kali terdengar di Tidore. 
Untuk menghindari hal yang tidak diinginkan, Kesultanan 
Ternate mengumpulan warga nonmuslim di Kedaton, sebelum 
mereka diungsikan ke beberapa titik. Terkait hal ini, ada dua 
respons berbeda yang ditunjukkan masyarakat Ternate.

Pertama, mayoritas masyarakat Ternate merespons baik 
inisiatif dari sultan untuk mengungsikan warga nonmuslim. 
Hal ini merupakan langkah preventif untuk menghindari korban 
jiwa, bila kerusuhan menjalar sampai ke Ternate. Kelompok 
masyarakat ini mendukung ide sultan dengan mengadakan 
pertemuan-pertemuan antarwarga, guna mencari solusi agar 
dapat mengungsikan warga nonmuslim secepatnya.

Kedua, minoritas masyarakat Ternate mempertanyakan 
keputusan sultan. Mereka adalah para pendatang yang akhirnya 
menetap di Ternate. Mereka menganggap sultan melindungi 
‘musuh agama’. Kelompok ini menyambangi kediaman sultan 
dan bobato (abdi dalam kesultanan) guna mempertanyakan 
keputusan yang diambil. Yang dilupakan oleh kelompok ini 
adalah Kesultanan Ternate sejak zaman dahulu hidup dan 
mengayomi masyarakat dari berbagai kelompok agama.



Badan Litbang dan Diklat    27

Selain konflik horizontal pada 1999, hubungan antarumat 
beragama di Ternate juga diuji ketika adanya rencana 
penyelenggaraan Natal Harmoni. Panitia dari Gereja se-Maluku 
Utara menginisiasi penyelenggaraan acara Natal Harmoni yang 
rencananya akan digelar pada 12 Januari 2019. Pada hari H, di 
tengah kondisi panggung sudah naik dan para peserta telah 
berdatangan dari berbagai penjuru Maluku Utara, pihak panitia 
membatalkan acara tersebut.

Sehubungan dengan hal tersebut, Hasby Yusuf meluruskan 
isu adanya penolakan komunitas muslim terkait perayaan 
Natal Harmoni. Ia menegaskan bahwa umat muslim Ternate 
tidak menolak kegiatan tersebut. Namun hanya meminta 
pertimbangan digantinya tempat perayaan, yang semula 
direncakan di Lapangan Perikanan Bastiong agar dipindahkan ke 
tempat lain yang lebih representatif. Hal ini diusulkan mengingat 
Lapangan Perikanan Bastiong berada di tengah pemukiman 
warga muslim, serta dekat dengan masjid.

Adanya pertimbangan warga tersebut kemudian 
ditindaklanjuti oleh MUI dan sejumlah ormas Islam. Sejumlah 
perwakilan ormas Islam lantas bertemu dengan pihak Polda, 
termasuk Wakapolda yang menjadi Ketua Panitia Natal 
Harmoni. Dalam pertemuan ini, dengan mempertimbangkan 
dinamika yang berkembang di masyarakat, perwakilan ormas 
mengusulkan agar kegiatan dipindah ke Halmahera atau digelar 
secara tertutup.

MUI Kota Ternate kemudian mengeluarkan surat yang berisi 
enam poin pertimbangan, yakni: (1) memperhatikan dinamika 
yang berkembang di masyarakat; (2) umat Islam tidak keberatan 
dengan perayaan Natal Harmoni, hanya saja tidak dilaksanakan 



28    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

di lapangan terbuka di tengah-tengah komunitas ummat 
Islam; (3) mengharapkan memindahkan kegiatan ke gereja, 
hotel, atau ke kota/kabupaten lain di Maluku Utara di tengah-
tengah komunitas Kristen; (4) tidak melibatkan umat Islam; 
(5) meminta Kapolda menindaklanjuti beberapa sikap umat 
Islam demi menjaga keamanan dan kerukunan umat beragama; 
dan (6) toleransi antarumat beragama sangat dijunjung tinggi, 
namun yang salah kaprah dikhawatirkan akan mengganggu 
harmonisasi umat beragama.

Di lain tempat, Badan Kerjasama Antar Gereja menyesalkan 
pembatalan acara Natal Harmoni yang dilakukan sendiri oleh 
mereka selaku panitia. Pembatalan ini dilakukan dengan penuh 
kesadaran, namun berada dalam tekanan. Panitia menduga 
bahwa dinamika yang berkembang di masyarakat disebabkan 
oleh adanya kelompok Islam yang tidak menghendaki 
berlangsungnya acara tersebut. Lebih jauh, pada proses rapat 
internal untuk pembatalan acara, mereka mengaku diawasi oleh 
beberapa pihak. Akhirnya acara ini dibatalkan sepenuhnya tanpa 
adanya penyelenggaraan di tempat lain. Meskipun demikian, 
toleransi di Ternate terjaga dengan baik. Adanya rasa tenggang 
rasa dan saling menghargai yang terwujud dalam ungkapan 
bobaso sirasai menjadi pemersatu masyarakat Ternate.

D.	 ANTI KEKERASAN
Kekerasan dalam konteks kekinian lebih dikenal dengan 

istilah radikalisme atau ekstremisme, yang dapat dipahami 
sebagai suatu ideologi (ide atau gagasan) atau paham yang 
ingin melakukan perubahan pada sistem sosial dan politik 
dengan menggunakan cara-cara kekerasan atas nama agama, 



Badan Litbang dan Diklat    29

baik kekerasan verbal, fisik, maupun pikiran. Inti dari 
kekerasan, dalam hal ini radikalisme dan/atau ekstremisme, 
adalah sikap dan tindakan seseorang atau kelompok tertentu 
yang menggunakan cara-cara kekerasan dalam mengusung 
perubahan yang diinginkan.

Dalam menyelesaikan suatu perkara, masyarakat 
Ternate cenderung merujuk kepada pendekatan adat yang 
bernuansa kekeluargaan. Permasalahan-permasalahan 
yang telah disebutkan sebelumnya, selalu dikomunikasikan 
dan dikoordinasikan dengan pihak-pihak terkait. Ada dan 
berfungsinya lembaga pemerintah seperti Kementerian Agama 
dan Kesbangpol, lembaga-lembaga yang dibentuk atas inisiasi 
masyarakat dan pemerintah seperti FKUB dan FPK, ormas 
keagamaan, lembaga adat, serta warisan kultural dari Kesultanan 
Ternate, yang dengannya meraka menyelesaikan permasalahan 
dengan cara musyawarah terlebih dahulu. Ketika permasalahan 
yang muncul tidak bisa diselesaikan dengan cara musyawarah 
(dialog) oleh pihak yang terlibat, maka instansi pemerintahan 
dan adat mulai dilibatkan. Jika tidak ada titik temu, maka 
solusinya adalah ranah hukum yang diakui oleh negara.

Namun demikian, insiden pemukulan terhadap seorang 
pengurus Masjid Marikurubu yang dilakukan oleh anggota 
kelompok Nawawi Husni (Ong), perusakan atas rumah Nawawi 
Husni (Ong) yang dilakukan oleh warga Marikurubu, pelemparan 
batu terhadap kediaman empat orang anghota kelompok Syiah 
Ja’fariyah Ajaran Nawawi Husni (Ong) oleh warga Toboleu, 
dan tuntutan angkat kaki bagi koordinator kelompok Syiah 
Ja’fariyah Ajaran Nawawi Husni (Ong) dari Kelurahan Tafamutu 



30    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

oleh warga setempat, menjadi catatan bahwasannya masih ada 
cara-cara kekerasan yang dilakukan oleh sebagian warga dalam 
menyelesaikan masalah.

E.	 AKOMODATIF TERHADAP KEBUDAYAAN LOKAL
Praktik dan perilaku beragama yang akomodatif 

terhadap budaya lokal dapat digunakan untuk melihat sejauh 
mana kesediaan untuk menerima praktik keagamaan yang 
mengakomodasi kebudayaan lokal dan tradisi. Meskipun 
tidak dapat dijadikan sebagai tolok ukur, akan tetapi orang-
orang yang moderat memiliki kecenderungan lebih ramah 
dalam penerimaan tradisi dan budaya lokal dalam perilaku 
keagamaannya, sejauh tidak bertentangan dengan pokok ajaran 
agama.

Kebudayaan Ternate terbentuk dari tradisi-tradisi kesultanan 
yang dirawat hingga kini. Tradisi lisan yang disampaikan secara 
turun temurun menjadi acuan masyarakat dalam beragama. Hal 
ini terujar dalam: Adat matoto agama. Agama matoto Kitabullah. 
Kitabullah matoto Jou Allah Ta’ala, “Adat (masyarakat) bersumber 
dari agama. Agama bersumber dari Kitabullah. Kitabullah 
bersumber dari Allah Swt.”

Pintu masuk asimilasi antara budaya dan agama dalam 
masyarakat Ternate terjadi sejak penguasa kerajaan memeluk 
agama Islam. Hal ini semakin diperkuat ketika Zainal Abidin Syah 
belajar agama ke Sunan Kudus di Jawa. Pasca kepulangannya, ia 
mengubah penyebutan untuk raja dari “kolano” menjadi “sultan” 
dan membawa serta beberapa ahli agama Islam ke Ternate. Dari 
sana, tatanan sosial masyarakat semakin dipengaruhi oleh nilai-
nilai ajaran Islam (Amal, 2006). 



Badan Litbang dan Diklat    31

Dalam pelaksanaan adat Kesultanan Ternate dikenal 
sistem bobato dunia dan bobato akhirat sebagai pengatur dan 
pengarah undang-undang adat dan hukum adat agama. Bobato 
dunia merupakan lembaga yang mengatur ihwal kepentingan 
dan pengurusan keduniaan seperti jo gugu (perdana menteri). 
Sedangkan bobato akhirat merupakan lembaga yang mengatur 
tentang pelaksanaan yang menyangkut kepentingan agama Islam 
seperti jo kalem (qadhi).

Integrasi agama dan budaya dalam kehidupan sosial 
masyarakat Ternate tercermin dalam adat segulaha sebagai 
salah satu aturan dasar, pedoman, dan pengaturan tata nilai. 
Pelaksanannya bersumber pada lima kerangka dasar, yaitu: 
(1) adat se atorang, yakni hukum dasar yang bersumber dari 
al-Qur`an dan al-Sunnah; (2) istiadat se kabasarang, yakni 
hak kekuasaan dan hak sultan yang mengisyaratkan bahwa 
seorang pemimpin harus dihargai dan dipatuhi karena keadilan 
dan kearifannya di dalam memimpin masyarakat; (3) galib se 
lukudi, yakni hak asal-usul dan hak asasi berupa kesamaan dan 
kesetaraan dalam pemenuhan hak dan kewajiban seseorang 
sesuai status sosial, yang mengisyaratkan bahwa hak pribadi 
seseorang atas orang lain patut dihargai dan dijunjung tinggi; 
(4) ngare se cara sere se doniru, yakni kebiasaan-kebiasaan yang 
baik dan berguna dalam menjaga kerukunan hidup bersama, 
sepanjang tidak bertentangan dengan hukum-hukum yang 
berlaku; dan (5) cing se cingari, yakni kepatuhan atau kedisiplinan 
dan ketaatan kepada hukum yang berlaku.

Fere kie dan kololi kie menjadi ritual yang hingga kini 
masih dilaksanakan masyarakat adat Ternate. Masyarakat 
adat menganalogikannya seperti peristiwa Isra dan Mi’raj. 



32    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

Perbedaannya, yang dilakukan pertama kali adalah Mi’raj (fere 
kie) berupa naik ke puncak Gunung Gamalama untuk berziarah 
dengan membacakan doa-doa (wirid) tertentu. Setelahnya 
diikuti Isra (kololi kie), yakni memutari Gunung Gamalama 
dengan menggunakan kapal yang dihias kemudian singgah di 
beberapa titik untuk berziarah yang dipimpin oleh tetua adat. 
Ritual ini dimaknai agar manusia semakin dekat dengan Tuhan-
Nya (hablu min Allah) yang disimbolkan dengan naik ke atas 
gunung. Setelah mendekatkan diri dengan Sang Maha Pencipta, 
manusia perlu mendekatkan diri dengan alam dan manusia 
lainnya (hablu min al-nas) yang disimbolkan dengan memutari 
gunung.

Ritual keagamaan lain yang hingga kini masih dilaksanakan 
adalah dabus, badabus, atau taji besi. Ritual itu dilaksanakan 
dalam rangka memperingati hajatan tertentu seperti naik 
haji dan adanya orang yang meninggal. Pada mulanya hanya 
bacaan wirid dari seorang syekh untuk mencapai tingkatan 
iman dan takwa kepada Sang Maha Pencipta, di samping untuk 
perlindungan diri dan keluarga. Ritual ini menggunakan benda 
tajam berupa bilah besi runcing yang ditusukkan ke dada. Doa 
dari syekh menjadi pelindung nyawa pelaku dabus. Pagelaran 
diiringi dengan pembacaan ayat-ayat al-Qur`an dan puji-pujian 
kepada Allah.

F.	 KESIMPULAN
Dalam era disrupsi digital seperti saat ini, masyarakat 

Ternate sadar bahwa berbagai informasi yang tersebar secara 
massif melalui internet dan media sosial dapat memengaruhi 
hubungan antar sesama manusia. Mereka mencoba bertahan 



Badan Litbang dan Diklat    33

hidup dengan falsafah ikan: hidup di laut tetapi tidak terbawa 
oleh sifat laut. Dalam arti lain, masyarakat menikmati internet 
dan media sosial tapi tidak terbawa oleh sifat negatif yang 
ditimbulkan olehnya.

Komitmen kebangsaan masyarakat Ternate untuk Indonesia 
tidak perlu diragukan lagi. Bergabungnya kesultanan ke 
dalam Indonesia, tidak adanya suara dan/atau tuntutan untuk 
memisahkan diri dari NKRI, dan pelarangan aktivitas HTI 
pasca-dikeluarkannya surat keputusan, menjadi indikator terkait 
komitmen kebangsaan ini.

Toleransi intra dan antarumat beragama secara umum 
berjalan baik dan kondusif. Hal ini merupakan hasil dari kerja 
sama, kesepahaman, tenggang rasa, dan saling menghargai, 
sebagai wujud nyata bobaso sirasai dan bala kusu sekano-kano. 
Meskipun demikian, kasus Syiah Ja’fariyah ajaran Nawawi Husni 
(Ong) dan dualisme kepengurusan di GPdI El-Shaddai menjadi 
catatan dalam hal toleransi internal. Sementara untuk toleransi 
eksternal, konflik komunal Maluku pada 1999 dan pembatalan 
acara Natal Harmoni 2019 oleh panitia menjadi catatan lainnya.

Dalam menyelesaikan suatu perkara, masyarakat cenderung 
menggunakan cara-cara nir-kekerasan, dengan mengedepankan 
pendekatan adat yang bernuansa kekeluargaan. Musyawarah 
di antara pihak yang terlibat, pelibatan instansi pemerintah 
dan adat, serta jalur hukum, secara berturut-turut merupakan 
langkah penyelesaian masalah yang ada.

Akhirnya, dinamika moderasi beragama di Ternate tidak 
bisa dilepaskan dari integrasi agama dan budaya yang tercermin 
dalam adat segulaha sebagai salah satu aturan dasar, pedoman, 



34    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

dan pengaturan tata nilai. Adat inilah yang menyebabkan sangat 
akomodatifnya masyarakat adat Ternate terhadap kebudayaan 
lokal dan tradisi.

G.	 REKOMENDASI 
Kementerian agama perlu merumuskan kebijakan dan 

membuat pedoman yang dapat mengantarkan masyarakat agar 
memiliki komitmen kebangsaan serta bersedia melakukan 
penguatan toleransi di masyarakat, khususnya terkait tolernasi 
internal umat beragama.

Dengan adanya rumusan kebijakan dan pedoman itu maka 
masyarakat dapat menyelesaikan suatu masalah dengan cara-
cara nir-kekerasan sekaligus menjadi benteng bagi luapan 
informasi negatif yang kental dengan nuansa fragmenasi 
keagamaan. Pada gilirannya pedomana dan kebijakan itu dapat 
mengantarkan masyarakat yang lebih menghargai budaya dan 
tradisi keagamaan setempat: menguatkan moderasi beragama.

H.	 DAFTAR PUSTAKA
Akmaliyah, Wahyudi. 2019. Politik Sirkulasi Budaya Pop: Media 

Baru, Pelintiran Agama, dan Pergeseran Otoritas. Yogyakarta: 
Buku Mojok.

Amal, M. Adnan. 2010. Kepulauan Rempah-Rempah: Perjalanan 
Sejarah Maluku Utara 1250-1950. Jakarta: Kepustakaan 
Populer Gramedia.

Burhani, Ahmad Najib. 2016. “Aksi Bela Islam: Konservatisme 
dan Fragmentasi Otoritas Keagamaan”. Jurnal MAARIF Vol. 
11 No. 2, 15-29.



Badan Litbang dan Diklat    35

Darlis. 2016. “Peran Pesantren As’adiyah dalam Membangun 
Moderasi Islam di Tanah Bugis”. Al-Misbah, Vol. 11 No. 1, 
111-140.

Darlis. 2017. “Mengusung Moderasi Islam di Tengah Masyarakat 
Multikultural”. Rausyan Fikr, Vol. 13 No. 2, 225-255.

Fealy, Greg & Sally White. 2012. Ustaz Seleb: Bisnis Moral & 
Fatwa Online Ragam Ekspresi Islam Indonesia Kontemporer. 
Jakarta: Komunitas Bambu.

Kailani, Najib dkk., 2019. Ulama, Politik, dan Narasi Kebangsaan: 
Fragmentasi Otoritas Keagamaan di Kota-kota Indonesia. 
Yogyakarta: PusPIDep.

Kementerian Agama RI. 2019. Moderasi Beragama. Jakarta: 
Badan Litbang dan Diklat Kementerian Agama RI.

Muhajir, Afifuddin. 2017. Fiqh Tata Negara. Yogyakarta: 
IRCiSod.

Nichols, Tom. 2018. Matinya Kepakaran. Jakarta: Kepustakaan 
Populer Gramedia.

Putnam, Robert D. 1993. “The Propsperous Community: Social 
Capital and Public Life”. The American Prospect., 4: 13.

Umar, Nasaruddin. 2019. Islam Nusantara: Jalan Panjang 
Moderasi Beragama di Indonesia. Jakarta: PT Elex Media 
Komputindo.

Varshney, Ashutosh. 2003. Ethnic Conflict and Civic Life: Hindus 
and Muslims in India. Yale University Press: 2nd Revised 
ed. Edition.



36    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

Wahyudi, Chafid. 2011. “Tipologi Islam Moderat dan Puritan: 
Pemikiran Khaled M. Abou El-Fadl”. Teosofi, Vol. 1 No. 1, 
75-92.

Wildan, Muhammad. 2016. “Aksi Damai 411-212, Kesalehan 
Populer, dan Identitas Muslim Perkotaan Indonesia”. Jurnal 
MAARIF, Vol. 11 No. 2, 188-202.



Badan Litbang dan Diklat    37

MODERASI BERAGAMA DI KOTA 
TUAL; HUKUM ADAT SEBAGAI 

MEDIUM MODERASI ANTARUMAT 
BERAGAMA PADA MASYARAKAT 

KEI
Raudatul Ulum

A.	 PENDAHULUAN
Moderasi beragama kian dipopulerkan di kalangan 

pemeluk agama di Indonesia. Tajuk moderasi beragama secara 
institusional digalakkan oleh kementerian agama, sebagai alur 
pembangunan masyarakat beragama di Indonesia. Kajian atas 
moderasi beragama pun dicanangkan sebagai sebuah kebijakan. 
Inisiasi dan kajian awal telah dihadirkan dalam bentuk buku 
yang diluncurkan pada tahun 2019, menjelang pergantian 
kepemimpinan nasional, berarti juga kelanjutan dari era Joko 
Widodo (menjabat kedua kali). 

Moderasi yang artinya menengahkan, moderate, bisa juga 
dianggap sebagai sebutan lain dari wasathiyah, berada di tengah-
tengah. Kenapa beragama harus berada di tengah-tengah, karena 
sifat dasar dari agama adalah bersikap sebagai media untuk 
menempatkan pemeluknya bersikap tepat sesuai dengan kondisi 
lingkungannya. 



38    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

Begitu juga dengan pemeluk agama di Indonesia, dengan 
kondisi kerukunan yang berada pada skor 70–75 selama empat 
tahun terakhir sejak 2015–2019, menunjukkan bahwa toleransi, 
cara pandang kesetaraan, dan kerja sama antarpemeluk cukup 
baik. Dalam memahami skor kerukunan itu juga tidak bisa 
dilepaskan dari kondisi keberagamaan yang moderat, dengan 
tidak mengurangi keyakinan pada agamanya, kemauan untuk 
bertenggang rasa pada pemeluk agama lain sebagai modal 
kehidupan bersama yang sangat berharga. 

Kondisi kerukunan yang tinggi, sebenarnya menyebar merata 
di seluruh Nusantara. Mulai dari provinsi Aceh sampai dengan 
Papua Barat, skor kerukunan pada kisaran 60–80, yang secara 
kategorik dapat dikatakan tinggi. Skor kerukunan di Provinsi 
Maluku cukup dinamis skor, meskipun terkadang naik-turun, 
seperti yang terjadi pada kurun waktu 2017–2018. Namun secara 
periodik, di tingkat nasional, selama empat tahun juga selalu 
di atas rata rata. Kondisi tersebut kontradiksi dengan peristiwa 
Kerusuhan Ambon tahun 1990-an, dengan jumlah korban 
sekitar 5000 jiwa; sekitar 500.000 orang mengungsi. Uniknya 
setelah sekian waktu terpisah dalam segregasi pemukiman di 
Ambon dan beberapa tempat lain, nilai kerukunan justru tinggi. 
Banyak pertanyaan tentang persoalan itu. Untuk memahaminya, 
mesti mengkaji secara parsial pada beberapa tempat karena 
perbedaan situasi sosial satu sama lain, terutama adat yang 
dimiliki masing-masing suku yang cukup kontras satu sama 
lain. Dalam hal ini hukum adat di Kota Tual, Kepulauan Kei 
yang homogen, sebagai satu masyarakat, satu entitas, orang Kei. 
Ketika konflik Ambon terjadi, Kepulauan Kei juga mengalami 
dampak cukup masif, beberapa desa sampai saling serang, 
korban jiwa diperkirakan juga mencapai puluhan orang. Hanya 



Badan Litbang dan Diklat    39

saja, peristiwa di Kepulauan Kei lebih cepat dipadamkan. Peran 
tetua adat, para raja bahu membahu dengan tokoh agama, 
memadamkan bara permusuhan. Hal itu menjadi peringatan 
bagi para pemangku adat, bahwa Kei rentan konflik, meskipun 
telah lama diikat oleh adat. 

Satu kali peristiwa cukuplah sebagai pengingat, semua 
pihak akhirnya setuju untuk menginisiasi kembali kesepakatan 
sosial budaya kepada elemen hidup bersama di Kei. Sumpah 
adat kembali dilakukan untuk menguatkan relasi kekerabatan 
dan rasa persaudaraan. Anak Kei, apapun agamanya akhirnya 
secara simbolik masing-masing tokoh melakukan ritual bersama 
untuk berada di bawah payung keluhuran bersama. Larvul 
Ngabal, Norma Ain ni Ain, kita memiliki satu sama lain cukup 
memberikan makna yang dalam bagi mereka. 

Persoalan mendasar di Kepuauan Kei adalah seberapa 
mampu hukum adat, atau segala perangkat yang diturunkan 
oleh leluhur itu bisa bertahan dan menjamin kehidupan yang 
rukun dengan prinsip kekerabatan. Setidaknya ada tiga otoritas 
yang bersaing untuk mendapatkan tempat dalam kehidupan 
sosial politik dan budaya. Tiga otoritas itu sama-sama kuat 
dan memiliki potensi konflik kepentingan di kemudian 
hari, yang menjadi pilar dalam kehidupan masyarakat Kei. 
Ketiga otoritas dimaksud adalah: otoritas keagamaan, otoritas 
negara, dan otoritas adat. Ketiganya sama-sama kuat dan 
meskipun dua institusi selain adat terus berkembang, struktur 
pemerintahan yang sedemikian khirarkis dari pusat sampai 
daerah, merupakan proyeksi kekuatan yang tidak bisa dianggap 
enteng. Kemudian otoritas keagamaan memiliki institusi dan 
kuatnya doktrin agama masing-masing juga terus menguat 
sedangkan otoritas adat meskipun diakui cukup efektif sampai 



40    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

saat ini tetapi memiliki tantangan yang berat. Jika otoritas 
negara terlembagakan sampai pada sistem pendidikan, lembaga 
pendidikan dengan kurikulumnya, begitu juga dengan lembaga 
keagamaan, memiliki jaringan sistem doktin dan ajaran yang 
terus menguat. Bagaimana regenerasi dari hukum adat sendiri, 
selama hidup dalam bayangan kolektif di masyarakat Kei, baik 
dari aspek kesejarahan, mitos, larangan-larangan, norma dan 
filosofi hidup berkembang secara tradisional. Meskipun telah 
diwujudkan dalam bentuk tertulis namun sejatinya hukum 
Larvul Ngabal tumbuh berkembang secara lisan. 

Orang Kei sendiri, masih cukup yakin dan percaya diri 
dengan sistem yang mereka punya. Sebab, lingkaran adat tidak 
hanya bertahan karena aspek norma dan etika yang terus 
dihidupkan namun juga keyakinan atas ancaman kesengsaraan 
jika melanggar. Seberapa lama unsur magis dari kepercayaan 
adat bisa bertahan, jika nalar dan rasionalitas generasi semakin 
meninggi seiring dengan pengarusutamaan pendidikan umum. 
Begitu juga peluang dan gejala puritanisme dari masing-masing 
agama, karena sejatinya agama besar cenderung melakukan 
purifikasi. Lalu, bagaimana moderasi beragama dapat dimediasi 
oleh hukum adat Larvul Ngabal bagi masyarakat Kei di Tual.

B.	 GAMBARAN KOTA TUAL DAN KEPULAUAN KEI 
Sebelum menggambarkan Kota Tual, terlebih dahulu 

dijelaskan Kepulauan Kei atau Kepulauan Kai). Kepulauan 
Kei terletak di bagian tenggara Kepulauan Maluku, termasuk 
dalam Provinsi Maluku. Kepulauan Kei terdiri atas dua pulau 
besar: Kei Besar dan Kei Kecil. Adapun luas area Kepulauan 
Kei 1438 km2 (555 sq mi). Di sekelilingnya terdapat beberapa 
pulau kecil, antara lain Tanimbar Kei  atau  Tnebar Evav, Kei 



Badan Litbang dan Diklat    41

Dulah  atau  Du, Dulah Laut  atau  Du Roa, dan Kuur Taam 
Tayandu atau Tahayad.

Nama lain dari Kepualauan Kei adalah Nuhu Evav, atau 
Tanat Evav (Negeri Evav), namun nama Kei atau Kai lebih 
dikenal terutama oleh mereka penghuni pulau bersebelahan. 
Kai, adalah sebutan yang muncul di zaman kolonial Hindia 
Belanda, penulisan etnografi para misionaris dan dokumen arsip 
di era itu telah menyebutkan Kei. Posisi secara geografis dari 
kepulauan sebelah tenggara Maluku berada selatan pulau yang 
dikenal dengan kepala burung pulau Papua, di sebelah barat 
Kepulauan Aru, dan di timur laut Kepulauan Tanimbar.

Tual berkembang menjadi kota melalui proses pemekaran 
pada tahun 2007 sebagai kota administratif, sebelumnya adalah 
ibukota kabupaten berubah menjadi kota dengan sistim kelolal 
mandiri, (merujuk pada UU No. 31 Tahun 2007, tanggal 10 
Juli 2007 tentang Pembentukan Kota Tual di Provinsi Maluku). 
Dengan demikian, maka Pulau Dulah, Pulau Kuur, Pulau Taam 
dan Tayando menjadi daerah Kota Tual, sedangkan Pulau Kei 
Kecil, Kei Besar, Tanimbarkei menjadi Daerah Kabupaten 
Maluku Tenggara (Kabupaten Induk) dengan Ibukota Kabupaten 
adalah Langgur yang terletak di Pulau Kei Kesil. Selanjutnya 
berdasarkan pemekaran yang ada, proses dimulai dari 1 Januari 
2010, pemindahan aset di antara dua pemerintahan kabupaten 
yang berpusat di Langgur, dengan Pemerintahan Kota Tual dapat 
dilaksanakan pada 23 Januari 2010.

Geografi Kepulauan Kei menjadi bagian dari garis Wallacea, 
pada belahan barat garisnya berhubungan dengan spesies Asia, 
sedangkan belahan timur kebanyakan berhubungan dengan 
spesies Australia, secara teori dua belahan tidak pernah 



42    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

tersambung antara benua. Keadaan tersebut menyebabkan 
sedikit sedikit sekali jenis mamalia yang endemik di Kepulauan 
Kei.

Kota Tual terletak di Pulau Dulah, berseberangan langsung 
dengan Pulau Kei Kecil, dihubungkan dengan jembatan. 
Beberapa pulau berjejer di antara pulau Kei Kecil dan Pulau 
Dullah. Kota Tual terletak pada koordinat sekitar 5º – 6º Lintang 
Selatan dan 131º-133º Bujur Timur, dan secara geografis wilayah 
ini dibatasi oleh:

Tabel 1. Kelurahan dan Desa Kota Tual 

Kecamatan 
Pulau Dullah 

Utara

Kecamatan 
Pulau 

Dullah 
Selatan

Kecamatan 
Pulau 

Tayando-
Tam

Kecamatan 
Pulau Pulau 

Kur 

Kecamatan 
Kur Selatan 

Desa Fiditan
Desa Dullah
Desa Ngadi
Desa Dullah 

Laut
Desa Labetawi
Desa Tamedan
Desa Ohoitel

Desa Ohoitahit 

Desa Tual
Desa Taar

Kel. 
Ketsoblak

Kel. Lodar-El
Kel. Masrum 

Desa Yamtel
Desa Yamru
Desa Ohoiel

Desa 
Langgiar

Desa Tam-
Ngurhir 

Desa 
Lokwirin

Desa 
Finualean

Desa Tubyal
Desa Sermaf

Desa 
Kaimear

Desa Kanara
Desa Warkar
Desa Yapas

Desa 
Rumoin

Desa Hirit
Desa Niela
Desa Tiflen 

Dusun Duroa
Dusun 

Lairkamor
Dusun Watran 

Dusun 
Mangon
Dusun 
Dumar

Dusun P. Fair
Dusun P. Ut 

Dusun Tam 
Ohoitom 

Dusun 
Fitarlor
Dusun 

PasirPanjang
Dusun Fadol 

Sumber Data : Bagian Pemerintahan Setda Kota Tual 
Tahun 2013



Badan Litbang dan Diklat    43

Pada masa kolonial Belanda, Kota Tual merupakan sebuah 
ibu kota afdeling, berada di bawah koordinasi Tual, seperti 
Kepulaun Kei, Kepulauan Aru, Kepulauan Barat Daya, dan 
Digul (Papua). Jauh dari masa Belanda, pada abad ke-14 sampai 
abad ke-15, Tual dikenal sebagai pusat perdagangan rempah-
rempah. Tual pun tercantum di dalam Kitab Sutasoma dan Kitab 
Negarakartagama.1

Pada tahun 1952, Tual menjadi ibu kota Kabupaten Maluku 
Tenggara (PP no 35 tahun 1952). Tahun 2000, Kabupaten Maluku 
Tenggara dimekarkan menjadi Kabupaten Maluku Tenggara 
serta Kabupaten Maluku Tenggara Barat (ibu kota di Saumlaki). 
Kemudian pada tahun 2007, dibentuk Kota Tual berdasarkan 
UU no 31 tahun 2007. Ibu kota Kabupaten Maluku Tenggara 
lantas pindah dari Tual (Pulau Dullah) ke Langgur (Pulau Kei 
Kecil). Kota Tual terdiri atas 66 (enam puluh enam) pulau, yang 
mana 98% di antaranya berupa perairan, dan hanya 2% (352 
km2) yang berupa daratan.

Saat ini Kota Tual terdiri atas 5 kecamatan, yaitu Kecamatan 
Pulau Kur, Kecamatan Kur Selatan, Kecamatan Pulau Dullah 
Utara, Kecamatan Pulau Dullah Selatan, dan Kecamatan 
Tayando Tam.

Tayando Tam adalah salah satu kecamatan di Kota Tual. 
Luas Kecamatan Tayando Tam 69 km2. Kecamatan ini terdiri 
atas 7 pulau: 4 pulau berpenghuni (Pulau Tayando, Pulau Heniar, 

1   Mandala VII: Kawasan Maluku yang meliputi; Muar (Kei), Wandan 
(Banda), Ambwan (Ambon), Maloko (Ternate), Wibisono, M.S. 2005. 
Pengantar Ilmu Kelautan. Grasindo. Jakarta. 



44    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

Pulau Walir, dan Pulau Tam) dan 3 pulau tidak berpenghuni 
(Pulau Ree, Pulau Nusren, dan Pulau Nunyel).

Di Tayando terdapat 4 desa: Desa Tayando Yamtel, Desa 
Tayando Langgiar, Desa Tayando Ohoiel, dan Desa Tayando 
Yamru. Penduduk di Tayando sekitar 4000 jiwa, dari jumlah total 
6100 jiwa penduduk di Kecamatan Tayando Tam. Bahasa yang 
digunakan sehari-hari oleh masyarakat Tayando adalah bahasa 
Kei dengan dialek khas Tayando yang agak menghentak.

Jarak antara ibukota Tual dengan beberapa ibukota 
kecamatan cukup jauh, di antara yang terjauh adalah Tubyal 
sebagai pusat dari Kecamatan Pulau-pulau Kur berjarak kurang 
lebih 103 kilometer, atau sekitar 57 mil laut, sedangkan wakti 
tempuhnya sangat tergantung dengan kondisi cuaca lautan.

Topografi Kota Tual khususnya di Pulau Dullah relatif datar 
dan berbukit, meskipun tidak terlalu tinggi. Area di Pulau Dullah 
yang cenderung landai hanya sampai dengan ketinggian ±100 
meter dpl (diatas permukaan laut), beberapa wilayah cenderung 
rendah, sehingga seringkali air laut naik hingga menggenangi 
pulau. Sedangkan pulau lain yang cenderung datar adalah 
Kepulauan Tayando sangat dekat dengan permukaan air.

Berdasarkan data BPS 2016 jumlah penduduk Kota Tual 
tercatat sebanyak 69 689 orang. Secara Demografi jumlah 
penduduk proyeksi Sensus Penduduk 2010 sampai dengan 
2016 tersebar di Kecamatan Pulau Dullah Selatan 39 772 jiwa, 
Kecamatan Pulau Dullah Utara 17 438 jiwa, Kecamatan Pulau 
Tayando Tam 6 510 jiwa dan Kecamatan Pulau Kur Selatan 3 
423, kemudian sebaran di Pulau Pulau Kur sebanyak 2 546 jiwa. 
Perkembangan Penduduk Kota Tual rata-rata sampai 4-6 persen, 



Badan Litbang dan Diklat    45

sedangkan tingkat kepadatan penduduk tersebar pada wilayah 
berkisar antara 49 orang per kilomete sampai dengan 251 orang 
per kilometer persegi.

Dibandingkan dengan jumlah penduduk Kota Tual pada 
tahun 2010, yaitu sebesar 58 082, pertumbuhan pada tahun 
berikutnya sekitar 4 persen. Kota Tual cukup terkendali dalam 
hal laju penduduk. tingkat kepadatan penduduk 15 jiwa per 
kilometer persegi paling padat di daerah Kecamatan Dullah 
Selatan, sedangkan yang terendah kepadatannya adalah Pulau-
Pulau Kur.

Penduduk asli Kepulauan Kei dan Kota Tual adalah suku Kei, 
dianggap sebagai penghuni terlama dalam beberapa gelombang 
sampai membentuk etnik dan enclave sendiri. Sedangkan orang 
yang datang berikutnya berasal dari Jawa, Bugis, Makasar serta 
Buton dan Ambon yang bekerja dengan berbagai profesi, mulai 
dari TNI, Polri, PNS serta sebagian besar menetap sebagai 
pedagang.

C.	 TUAL, KEI, DI MASA LALU 

1.	 Prasejarah
Tom Goodman adalah kepala tim ekspedisi Duyikan untuk 

menggali peninggalan arkeologis di Kepulauan Kei, tim berasal 
dari Universitas Hawaii, turut serta beberapa ilmuwan guna 
meneliti secara khusus gua kuno Ohoidertavun. Letak gua pra 
sejarah tersebut berada di ketinggian sekitar lima belas meter 
dari permukaan laut, Pulau Kei Kecil. Di dalam gua kuno 
tersebut, terdapat lukisan dan ukiran apik purba pada dinding 
batu sepanjang 200 meter dengan bermacam gambar, lukisan, 



46    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

dan tulisan kuno. Gambar dan lukisan kuno tersebut terpajang 
di dinding gua Ohoidertavun menggambarkan berbagai cerita 
kehidupan masyarakat pada masa lampau. Cerita dimaksud 
adalah hubungan antara manusia dengan alam sekitarnya 
seperti matahari, bulan, dan bintang, serta perahu sebagai 
sarana transportasi, juga tentang ragam binatang dan tumbuhan, 
kemudian juga tentang topeng. 

Cerita dimaksud adalah hubungan antara manusia dengan 
alam sekitarnya seperti matahari, bulan, dan bintang, serta 
perahu sebagai sarana transportasi, juga tentang ragam binatan 
dan tumbuhan, kemudian juga tentnag topeng. Situs gua 
Ohoidertavun juga menunjukkan adanya lukisan tentnag tarian 
kegembiraan sebagai ungkapan syukur, dapat dipahami sebagai 
pola atau gambaran religiusitas di masa lalu. Bukti arkeologis 
yang ada menyampaikan pesan begitu tingginya kebudayaan 
bangsa Indonesia sejak ribuan tahun silam. Lukisan tersebut 
mejadi bukti bahwa bangsa Kei telah memiliki kemampuan 
spesifik berupa karya serupa dengan masyarakat asli Papua dan 
Australia. Keunikan tersebut menatik hati proyek pembuatan 
film dari Australia, dipimpin Marcus Gillezeau sebagai dikektur 
dibuatlah dokumenter sejarah dan budaya ini kemudian 
disebarluaskan ke seluruh dunia. Proses pengenalan dengan cara 
tersebut mendatangkan banyak ilmuwan lain untuk memelajari 
Kei, tentu saja wisatawan juga mulai banyak berkunjung, para 
petualang mengelilingi Maluku yang tidak saja rempah-rempah 
tetapi juga peradaban di masa lalu.

2.	 Bahasa dan Sejarah Lisan
Tradisi lisan lebih berkembang di Kepulauan Kei, orang 

Kei tidak meninggalkan jejak tulisan tentang masa lalu. Namun 



Badan Litbang dan Diklat    47

memiliki tradisi lisan yang sangat kuat, dan hikayat tersebut 
cukup terpelihara pada setiap tempat. Namanya Tom-Tad , yaitu 
cerita yang memuat hikayat lisan disertai dengan benda-benda 
warisan menyertai sebagai garansi ontetisitas cerita tersebut.

Hal paling menarik dari hikayat tersebut, adalah kuatnya 
memori keloktif tentang leluhur orang Kei yang dikatakan 
berasal dari Bali (orang Kei menyebutnya Bal). Serta bagaimana 
mereka juga mengafirmasi sebagai bagian dari wilayah kerajaan 
Majapahit yang meluas dari kawasan brat Nusantara. Bagaimana 
leluhur mereka datang, didasarkan pada cerita datangnya dua 
perahu utama berlayar Bali, dua kapal tersebut dinahkodai oleh 
Hala’ai Jangra dan Hala’ai Kasdew. Setelah merapat di pantai 
kepulauan Kei, keduanya berpisah. Perahu yang dikepalai Jangra 
menuju Desa Ler-Ohoylim, di pulau Kei Besar, sedangkan perahu 
kedua pimpinan Dew berlabuh menepi untuk kali pertama di 
Desa Letvuan, Pulau Kei Kecil.

Pasca dikembangkannya hukum adat Larvul Ngabal (Darah 
Merah Tombak Bali), Letvuan dijadikan pusat pemerintahan 
saat itu, persatuan desa Ursiu Lorlim menerima seperangkat 
hukum adat untuk mengaur kehidupan bersama. Memori 
kolektir tentang Bali di pulau Kei Kecil mengklaim sejumlah 
benda budaya warisan masa lalu pada satu tempat berlabuh 
bernama Bal Sorbay (Bali-Surabaya), diyakini sebagai tempat 
ditambatnya keluarga kerajaan Kasdew.

Adapun tentang nama Hala’ai Jangra dan Hala’ai Deu 
diyakini itu sebagai gelar, nama asli keduanya tidak diketahui. 
Beberapa versi dari nama keduanya berbeda-beda, sebagian 
tetua adat Kei menyebutkan nama asli dari Hala’ai Deu adalah 
Esdeu, versi lain dikatakan Kasdeu/Kasdew, bahkan ada pula 



48    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

yang berpendapat bahwa nama sebenarnya adalah Sadeu, 
sehingga dapat didekatkan dengan Sadewa, nama yang populer 
di Jawa dan Bali.

Arus kedatangan tidak juga disebutkan berasal dari Bali 
saja, sebagian orang Kei meyakini berasal dari negeri Sumbau 
(Pulau Sumbawa), ada juga Vutun (Buton), Seran Ngoran (Pulau 
Seram dan Gorom di Maluku Tengah), serta Dalo Ternat (Jailolo 
dan Ternate). Dengan memori seperti itu, Kei merasa memiliki 
keterikatan yang kuat dengan nusantara.

Tanimbar-Kei adalah bagian lain dari Kei Besar, orang 
Tanimbar-Kei cukup unik karena sangat kuat memegang tradisi 
dan sebagian akhirnya memeluk Hindu Bali sebagai agama. 
Tanimbar-Kei tidak memiliki hubungan dengan Kepulauan 
Tanimbar, baik secara budaya maupun identitas lainnya. 
Tanimbar-Kei tidak cukp besar, berada di tempat yang lumayan 
tinggi di bagian timur Kei Besar, berpenghuni kurang dari 
1000 jiwa. Tanimbar Kei adalah pulau di Kecamatan Kei Kecil 
Barat, Maluku Tenggara, Maluku. Luasanya hampir mencapai 
10 kilometer persegi. Di Kepulauan Tanimbar Kei ini terdapat 
desa adat, yaitu Desa Ohoratan atau Kampung Atas.

Kampung Atas menyandang status sakral. Warga lokal 
percaya bahwa hanya penduduk keturunan asli Tanimbar Kei 
yang tinggal di sini. Bagi yang tertarik berkunjung, wajib menaiki 
tangga yang bersandar di tepi tebing dengan ketinggian 10–15 
meter. Di sana terdapat sejumlah patung unik mirip manusia 
serta meriam-meriam kuno peninggalan VOC.

Setengah populasi dari masyarakat Tanimbar-Kei pemeluk 
Hindu, meskipun sistim pemujaan pada leluhur dan kosmologi 



Badan Litbang dan Diklat    49

yang berkembang di Kei memiliki struktur tersendiri. Leluhur 
memiliki tempat yang kuat pada sistim religi dan kehidupan 
keagamaan orang Kei, meskipun juga telah memeluk agama 
besar. 

Struktur bahasa Kei termasuk dalam rumpun Austronesia, 
bahkan memiliki kekhasan dengan pemakaian vokal V (Veveu 
Evav), secara masif dalam bahasa mereka. Bahasa Kei meluas 
pemakaiannya di seluruh kepulauan, kecuali beberapa tempat 
yang memiliki bahasa sendiri, misalnya Kur digunakan di Pulau 
Kur, ada juga Bahasa Banda (Veveu Banda), Banda Eli (Wadan 
El), dan Banda Elat (Wadan Elat) yang berkembang penuturnya 
di bagian barat dan timur laut Kei Besar.

3.	 Kosa Kata
Bahasa Kei menjadi kepingan pelengkap dari rumpun 

Austronesia, terutama bahasa Indonesia yang sempat 
menganggap sia-sia huruf V. Di Kei, huruf V jamak digunakan 
dan hidup secara lisan dan percakapan sehari-hari. Sedangkan di 
bagian utara Kei Besar cukup kental dengan pelafalan R, seperti 
mengucapkan rata dalam Bahasa Indonesia yang berdesis tekak 
bersuara (simbol IPA: ). Meskipun dalam bentuk tertulisnya 
fonem tersebut tidak dibedakan. Bahasa Kei juga banyak 
menyerap dari berbagai bahasa lain dari rumpun Melayu, 
kemiripan pada pengucapan P dan G, diyakini sebagai serapan, 
karena secara dasar fonetif Kei tidak mengenal keduanya. 
Beberapa contoh serapan yang dituturkan dalam bahasa Kei 
adalah: 
Gur=Guru;
Agam, Angam, Ayngam=Agama;



50    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

Masikit=Masjid; 
Pen=Pena. 

Kepulauan Kei, seperti tampak pada masyarakat Tayando, 
masih memegang teguh adat sekitar, seperti adat maren, 
yelim, dan hawear atau yatot. Di Tayando juga terdapat benda 
peninggalan sejarah (tom-tad) berupa Masjid tua dan kapal yang 
sudah membatu di daratan. Dua tinggalan arkeologis tersebut 
menjadi bukti kedatangan Islam di tanah Kei, yang menurut 
masyarakat setempat Islam masuk dari desa Tayando Yamru.

Kecamatan Tayando Tam dikenal dengan hasil lautnya. 
Setiap tahunnya menghasilkan sekitar 3000 ton ikan. Adapun 
Pulau Tayando terkenal sebagai penghasil rumput laut dan 
kelapa, yang menjadi mata pencaharian utama penduduk di 
pulau ini.

4.	 Adat Budaya 
Masyarakat Kei memiliki kekhasan budaya tersendiri 

dibanding masyarakat suku lain di nusantara. Yaitu Larvul 
Ngabal, sebagai hukum adat yang cukup otentik dimiliki oleh 
mereka sendiri, kandungannya sangat tinggi dan diklaim telah 
muncul sebelum masuknya agama besar. Hukum tersebut tetap 
hidup dan bertahan dalam diri masyarakat Kei, dihormati, 
dijaga, dilestarikan dan ditaati. Seringkali beberapa kasus yang 
menimpat orang non Kei pun cenderung memilih diselesaikan 
dengan hukum adat. Hukum Larvul Ngabal tersebut memiliki 
prinsip-prinsip dasar yang menjadi landasan adat-istiadat Kei, 
yang terdiri dari tiga asas utama: Nevnev, Hanilit, dan Hawear 
Balwirin.



Badan Litbang dan Diklat    51

Secara harfiah Larvul merupakan gabungan kata Lar yang 
bermakna darah dan Vul yang bermakna merah, sehingga 
menjadi Darah Merah; sedangkan Ngabal berasal dari gabungan 
kata Nga berarti tombak, dan Bal yang berarti “Bali”. Secara 
harfiah, Larvul Ngabal berarti darah merah dan tombak Bali; 
frasa tentang ini dikaitkan dengan berbagai riwayat turun-
temurun terhadap peristiwa di masa lalu yang menjadi latar 
belakang terbentuknya hukum Larvul Ngabal.

Hukum Larvul Ngabal sendiri mencakup atas hukum 
pidana, hukum keluarga, dan hukum properti, bahwa gabungan 
dua tatanan hukum yang berbeda dari dua bilah kebangsaan 
(moiety), Ursiu (serikat sembilan) dan Lorlim (serikat lima) 
berlaku berdasarkan kesapakatan lama. Beberapa kali diperbarui 
sebagai penguatan kontrak sosial yang sudah terjadi, sebagai 
hukum yang terus ditaati secara adat. Merunut pada riwayat 
lisan yang ada, hukum adat dirumuskan dalam dua pertemuan 
para bangsawan pendatang (akhirnya menjadi kasta atas, Mel), 
diawali oleh keprihatinan terhadap tatanan di Kepulauan 
Kei, kemudian ditetapkan sebagai perangkat untuk mengatur 
ketertiban sosial di kepulauan Kei.

Hukum adat yang berkembang di Kei menjadi kontrak 
sosial berlaku sejak zaman prakolonial melindungi seluruh 
masyarakatnya. Tatanan hukum adat tidak hanya mengayomi 
tetapi memersatukan seluruh kelompok masyarakat dari 
berbagai tempat, bahkan berbeda agama. Kondisi seperti ini 
tidak ditemukan di Maluku Tengah yang juga memiliki moietas 
serupa.



52    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

Menurut tom-tad (sejarah lisan) masyarakat Kei, hukum 
Larvul Ngabal diprakarsai oleh anak-anak dari dua orang 
pendatang adik-beradik dari Pulau Bali, yakni Kasdeu (Kasdew/
Deu) dan Jangra. Sebelumnya disebutkan di atas, sejak 
rombongan (kapal) pimpinan Kasdeu memilih untuk menetap 
di Pulau Nusyanat (sekarang Nuhu Roa atau Pulau Kei Kecil), 
sedangkan rombongan (Hala’i) Jangra memilih untuk menetap 
di Pulau Nustēn (sekarang Yūt atau Pulau Kei Besar), sejak 
saat itu tatanan mulai kehidupan mulai diurus, sampai dengan 
tumbuhnya inisiasi berdasarkan kejadian yang menimpa Dit 
Sakmas. 

Sebelum kedatangan Kasdeu dan Jangra, penduduk 
Kepulauan Kei terbentuk dalam pola permukiman besar, 
dan kecil yang masing-masing dipimpin oleh seorang 
hala’ai (pembesar). Beberapa permukiman terbentuk dalam 
persekutuan berdasarkan kekerabatan atau kerjasama sosial, 
serta telah memiliki hukum adat sendiri. Meskipun demikian, 
belum ada satu tatanan yang seragam atau diterima secara luas, 
sehingga seringkali berlaku hukum rimba. Masyarakat Kei juga 
memyebut hukum rimba sebagai hukum Dalo Ternat (hukum 
Jailolo-Ternate). 

Sampai kemudian, Putri dari Jangra bernama Dit Somar, 
dengan berbekal bilah tombak bawaan ayahnya dari Pulau Bali, 
menawarkan persekutuan dengan para penguasa setempat. 
Upaya tersebut disambut baik oleh lima penguasa di Pulau 
Nustēn yang kemudian berkumpul dan merumuskan serikat 
lima (Lorlim) serta menggagas hukum Ngabal sebagai pengikat 
kesepakatan hidup bersama. 



Badan Litbang dan Diklat    53

Berbeda tempat dan kejadian di Pulau Nusyanat, putri 
Kasdew yang bernama Dit Sakmas yang berangkat menawarkan 
persekutuan dengan jalan kekerabatan mengalami perundungan 
dalam perjalanan menuju calon suaminya. Terjadilah 
pertumpahan darah disertai diawali tipudaya yang menjadi 
titik perumusan hukum bersama. Saudara tua dari Dit Sakmas 
bernama Tebtut segera mengumpulkan para penguasa di Pulau 
Nusyanat untuk merumuskan hukum yang bisa dijadikan 
pedoman hidup bersama sekaligus sebagai persekutuan. Gagasan 
Tebtut disambut baik oleh sebelas orang penguasa, sembilan di 
antaranya berkumpul dan merumuskan hukum Larvul sekaligus 
membentuk persekutuan Ursiu (serikat sembilan).

Inisiasi dan perikatan sekutu dalam serikat sembilan, 
kemudian disatukan dengan serikat lima membentuk moietas 
baru, cukup mirip dengan pembentukan serikat serupa dengan 
Maluku Utara dan Maluku Tengah. 

Istilah yang melekat pada moietas patasiw-patalima, 
secara bahasa dengan sekali dengan kata Siwa-Lima, secara 
simbolik dapat dimakmasi sebagai proses integrasi setelah 
persaingan sekian abad di Kepulauan Maluku, dan berabad-
abad di Nusantara dalam bidang niaga rempah-rempah antara 
saudagar pemuja Siwa (pemuja sembilan Dewata penguasa 
penjuru-penjuru jagat) dan golongan saudagar pemeluk Buddha 
(penganut lima pantangan). 

Konteks Kepualaun Kei, sejatinya bukan penghasil rempah-
rempah, namun disepakati merupakan tempat persinggahan 
(Tua di Pulau Du dan Hār di Pulau Nustēn) di jalur niaga yang 
menghubungkan kawasan barat Nusantara dengan kepulauan 



54    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

Aru, Semenanjung Onin, dan pesisir utara Benua Australia. 
Sebagaimana yang terjadi di Maluku Utara dan Maluku Tengah, 
hubungan serikat lima dan serikat sembilan di Kepulauan Kei 
juga kerap diwarnai persaingan dan perseteruan terkait wilayah 
dan pengaruh. Meskipun demikian, hukum Larvul dan hukum 
Ngabal tidak saling dipertentangkan, malah dianggap saling 
melengkapi, dan lambat laun diterima sebagai bagian-bagian 
yang tak terpisahkan dari satu hukum adat seluruh masyarakat 
Kepulauan Kei, baik yang bergabung dalam persekutuan Ursiu, 
persekutuan Lorlim, maupun masyarakat Lorlabai (pihak netral).

Selanjutnya, Hukum Larvul Ngabal memeiliki Tujuh Kalimat 
Petuah yang menjadi dasar utama norma adat di Kepulauan Kei, 
sebagai berikut: 
1)	 Uud Entauk Na Atvunad (kepala bertumpu di tengkuk): 

rakyat menghormati junjungannya, dan pantang menum-
bangkan pimpinan, pantang juga junjungan menelantarkan 
rakyatnya.

2)	 Lelad ain fo mahiling (leher kita yang sebatang hendaklah 
diluhurkan) : Pantang menghilangkan nyawa orang (nyawa 
manusia diyakini bersemayam dalam rongga leher). 

3)	 Ul nit envil atumud (kulit mati membungkus badan kita): 
Pantang menyakiti badan orang

4)	 Lar nakmot na ivud (darah menggenang di perut kita): 
Pantang menumpahkan darah orang.

5)	 Rek fo mahiling (ambang bilik hendaklah diluhurkan): 
Pantang menista martabat perempuan

6)	 Moryain fo kelmutun (bilik petiduran hendaklah disucikan): 
Pantang menodai kesucian rumah tangga orang.



Badan Litbang dan Diklat    55

7)	 Hira ni fo i ni, it did fo it did (milik orang biarlah miliknya, 
milik kita biarlah milik kita): Pantang melanggar hak milik 
orang.
Petuah pertama, ke-2, ke-3, dan ke-4 merangkum seluruh 

isi Hukum Nevnev (hukum pidana), Petuah ke-5 dan ke-6 
merangkum seluruh isi Hukum Hanilit (hukum keluarga), 
Sementara petuah ke-7 merangkum seluruh isi Hukum Hawear 
Balwirin (hukum properti). Ketiga hukum ini masing-masing 
terdiri atas tujuh macam pantangan yang disebut sa sor fit.

5.	 Hukum Adat Larvul Ngabal
1. 	 Hukum Nevnev

Empat petuah terawal pada hukum Larvul Ngabal 
merupakan ringkasan hukum pidana yang disebut  hukum 
nevnev (hukum pidana), dan diyakini sebagai hukum larvul yang 
dirumuskan dalam pertemuan para mel pembentuk ursiu atau 
serikat sembilan di Elaar, Nuhu Roa. Pelanggaran atau kesalahan 
yang termasuk hukum nevnev atau Hukum Pidana ini terdiri 
atas tujuh macam kesalahan (sa sor fit) yaitu:
•	 Mu’ur nar suban med (memaki-maki dan bersumpah 

serapah).
•	 Haung hebang (bermufakat jahat)
•	 Rasung smu rudang dad (meracun dan mengguna-guna)
•	 Kev bangil (meninju dan memukul)
•	 Tev ahai sung tavat (menumbuk dan melempar, menikam 

dan menusuk)
•	 Fedan na tetat vanga, (membunuh, menetak dan memenggal)



56    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

•	 Tivak luduk fo vavain (mengubur dan menenggelamkan 
hidup-hidup). 

2. 	 Hukum Hanilit
Petuah ke-5 dan ke-6 pada hukum Larvul Ngabal merangkum 

seluruh isi hukum hanilit (hukum keluarga). Hukum ini terdiri 
atas tujuh macam pantangan atau kesalahan yang disebut sa sor 
fit:
•	 Sis af sivar usbūk (mendesis dan menggamit, bersiul dan 

bersuit).
•	 Kifuk mat ko (bermain mata).
•	 Kis kafir temar u mur (mencubit dan mencolek, memalit 

dengan ujung depan dan ujung belakang busur).
•	 En’a lebak enhumak voan (memeluk dan mencium).
•	 Enval siran baraun enkom lavur ngutun tenan (menyingkap 

cawat dan mengoyak penutup aurat).
•	 Enwel ev yan (hamil di luar nikah).
•	 Manu’u marai (melarikan anak gadis atau istri orang)
3. 	 Hukum hawear balwirin

Petuah ke-7 pada hukum Larvul Ngabal merangkum seluruh 
isi Hukum Hawear Balwirin (hukum properti). Hukum ini juga 
terdiri atas tujuh macam pantangan yang disebut sa sor fit, antara 
lain.
•	 Faryatad sa (mengincar barang orang
•	 Itkulik fanaub (menyimpan barang curian).
•	 Itbor (mencuri)



Badan Litbang dan Diklat    57

•	 Tef ’en itna-il tomat ni afa it li’ik ken te itfanaub (enggan 
mengembalikan barang orang yang ditemukan atau dicuri).

•	 Ta’an rorom (makan dari hasil mencuri).
•	 Itlavur kom hira ni afa (merusak barang orang).
•	 Itna ded vut-raut fo enfasus tomat lian (menyengsarakan 

orang dengan berbagai macam cara)

6.	 Tradisi Moderasi Beragama 
Setidaknya ada empat indikator moderasi beragama (Adlin, 

dkk., 2019): komitmen kebangsaan, toleransi, anti kekerasan, 
dan akomodatif terhadap kebudayaan lokal. 

Komitmen kebangsaan masyarakat Kei tidak pernah 
memiliki persoalan dengan bangsa ini sejak proklamasi 
kemerdekaan. Kei terbebas dengan upaya penolakan NKRI. 
Masyarakat di sana cukup terbuka dengan kedatangan suku yang 
berbeda. Secara adat, Kota Tual dan Kabupaten Maluku Tenggara 
homogen dalam persoalan adat, meskipun dari pemukiman 
relatif segregatif. Pusat pemeluk agama sejak dahulu sudah lama 
terbangun: Desa Tual sebagai pusat pemeluk umat Islam; Taar 
sebagai pusat pemeluk umat Kristen; Desa Langgur sebagai pusat 
pemeluk umat Katolik (wawancara dengan Kepala Desa Taar 
Charles Tarantein, 9 Oktober 2019). Dalam hal keberagamaan, 
sudah menjadi kesepakatan tertulis bahwa Suku Kei menjunjung 
tinggi adat, sebagai pemersatu. Hukum Larvul Ngabal sebagai 
regulasinya, yang mengatur kehidupan satu sama lain. 

Ikatan kekerabatan masyarakat Kei dapat meleburkan 
fanatisme agama dan sikap intim karena adanya hubungan 
darah (wawancara dengan Kepala Desa Taar Charles Tarantein, 9 



58    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

Oktober 2019). Dengan cara pandang seperti itu maka toleransi 
antarumat beragama secara nyata dapat dilihat dan dirasakan 
(wawancara dengan Sekretaris FKUB Kota Tual, 18 Oktober 
2019).

Kesadaran hidup rukun timbul sejak revitalisasi hukum 
Larvul Ngabal ketika mengatasi kerusuhan Ambon. Nilai dan 
tindakannya berdasarakan pada sistem yelim dan maren, seperti 
gotong royong dan saling membantu antar sesama, terutama 
mereka yang terikat dengan tali kekerabatan (wawancara 
Kepala Kemenag Tual Hanafi Kasim, 8 Oktober 2019). Yelim 
adalah bentuk bantuan yang diberikan berupa barang atau 
benda, sedangkan maren bentuk bantuannya beruap jasa atau 
tenaga. Maren dan yelim tidak hanya berlaku pada saat hajatan 
perkawinan ata kematian antarkerabat tetapi juga melingkupi 
pembangunan rumah ibadah. Perilaku saling bantu dalam 
mendirikan rumah ibadat seakan kewajiban tak tertulis. Orang 
Taar yang mayoritas Kristen memberikan bantuan kayu dan 
tenaga untuk mengecor bangunan masjid Raya Huriyah di 
tengah Kota. Sebaliknya, umat muslim juga melakukan yelim 
dan maren ketika masyarakat Taar merenovasi masjid. Bahkan 
beberapa desa di sekitar Tual selama seminggu penuh membantu 
renovasi gereja (wawancara dengan Kepala Desa Taar Charles 
Tarantein, 9 Oktober 2019; wawancara ketua MUI, 12 September 
2019).

Indikator ketiga, anti kekerasan. Masyarakat Kei sangat 
menghindari kekerasan. Sedianya tubuh manusia dihormati 
sebagai kepemilikan satu sama lain, ain ni ain, sebagaimana 
telah diatur dalam hukum Larvul Ngabal (wawancara dengan 



Badan Litbang dan Diklat    59

Hamid Bakalmay, 13 September 2019). Setidaknya tujuh ayat 
di dalam hukum nev nev, melarang segala bentuk kekerasan, 
baik secara verbal maupun fisik, apa lagi sampai menghilangkan 
nyawa orang. 

Adapun indikator akomodatif terhadap budaya lokal 
dapat dipahami dari semua pemeluk dari berbagai agama yang 
menerima adat secara baik (Karol, tokoh adat, 11 oktober 2019). 
Umat Katolik, Islam, dan Kristen, sangat mengedepankan adat 
dalam banyak urusan (Charolius Dumatubun, Ahmad Kabalmay, 
Charles Tarantein, Oktober 2019). 

7.	 Potensi Kearifan Lokal
Nilai-nilai yang terkandung di dalam hukum Larvul 

Ngabal diyakini mampu memelihara ketertiban dam hubungan 
keakraban antarpenduduk, dapat menanamkan rasa gotong 
royong (Budaya Maren), serta dapat memupuk kesadaran 
masyarakat untuk menjaga keharmonisan alam melalui 
“Hawear” yaitu sistem yang mengoptimalkan pemanfaatan 
sumberdaya alam secara bijak dan berkelanjutan. Singkatnya, 
faktor budaya dan istiadat dapat diandalkan untuk menjaga 
keseimbangan lingkungan yang mendukung suatu keadaan yang 
kondusif dan harmonis.

Kearifan lokal adalah kematangan masyarakat di tingkat 
komunitas lokal yang tercermin dalam sikap, perilaku, dan cara 
pandang masyarakat yang kondusif, yaitu dalam pengembangan 
potensi dan sumber lokal material atau nonmaterial yang dapat 
dijadikan sebagai kekuatan untuk mewujudkan perubahan ke 
arah yang lebih baik dan positif. Kearifan lokal tercakup berbagai 
mekanisme dan cara untuk bersikap, berprilaku, dan bertindak 



60    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

yang dituangkan dalam suatu tata sosial. Terdapat lima dimensi 
kultural tentang kearifan lokal yaitu pengetahuan lokal, budaya 
lokal, keterampilan lokal, sumber daya lokal, dan proses sosial 
lokal (Sibarani, 2012: 13; 114)

Masyarakat Kei hidup dalam lingkaran mitos, antara 
larangan dan hukuman. Norma tersebut menjadi prospek bagi 
pencegahan kerusakan alam. Sasi adalah sistem tanda larangan 
yang disaklarkan melalui upacara adat, mulai pemasangan, 
pemeliharaan sampai dengan buka sasi (buka tanda larangan). 
Biasanya pembuatan sasi dimaksudkan untuk mengatur siklus 
alamiah agar produktif, misalnya pada area laut, pertanian dan 
perkebunan. Konsep sasi dibuat untuk melindungi kepemilikan 
dalam lingkup komunitas, bukan pada barang privat. Indikator 
yang mencerminkan kearifan lokal lainnya menurut Sibarani 
adalah kerja keras, disiplin, pendidikan, kesehatan, gotong 
royong, pengelolaan gender, pelestarian dan kreatifitas budaya, 
peduli lingkungan, kedamaian, kesopansantunan, kejujuran, 
kesetiakawanan, kerukunan dan penyelesaian konflik, komitmen, 
pikiran positif, dan rasa syukur. 

Lebih tegas lagi, keseluruhan kearifan lokal versi Sibarani 
terbagi ke dalam dua kategori: kemakmuran atau kesejahteraan; 
kedamaian dan kebaikan. Dalam hal memahami kearifan lokal 
dari berbagai aspek yang disebutkan Sibarani, beberapa poin 
dapat ditebalkan, seperti pada alinea di atas adalah beberapa 
hal yang sejatinya hidup dan menjadi modal pembangunan 
utama di Kota Tual dan masyarakat Kei pada umumnya. Tradisi 
maren dan yelim senyatanya bentuk lain dari gotong royong. 
Tentang gender, wanita menempati ruang terpenting dalam 



Badan Litbang dan Diklat    61

budaya Kei, tubuhnya dihormati sedemikian rupa sebagai 
simbol dari sumber kehidupan, kesuburan dan perlindungan 
(wawancara dengan Efrem Silubun, 11 Oktober 2019). 
Sedangkan pelestarian dan kreativitas budaya bagi masyarakat 
Kei adalah identitas dan spirit kehidupannya. Itu sebabnya terus 
dihidupkan dengan berbagai cara, serta diperjuangkan untuk 
bisa diatur dalam regulasi pemerintah. Perda Ohoi di Kota 
Tual dalam proses revisi di Kabupaten Maluku Tenggara. Perda 
Ohoi adalah peraturan untuk mengakomodasi kearifan lokal 
tentang pemilihan kepala desa (ohoi: desa). Berbeda dengan 
desa lain di Indonesia, masyarakat Kei mengenal jabatan kepala 
desa sebagai kelembagaan turun temurun (wawancara dengan 
pejabat di kesbangpol Kota Tual, Zaini, 14 September 2019). 
Persoalan pada pemilihan kepala desa juga menjadi potensi 
konflik jika tidak dikelola dengan baik. Selama ini pendekatan 
adat sangat kental. Penetapan kepala desa yaitu oleh seorang raja. 
Raja di dalam adat Kei adalah mereka yang menjadi pimpinan 
tertinggi dari beberapa desa adat, membawahi sekian rastchab. 
Rastchab ini kemungkinan adalah sistem yang sudah ada sejak 
lama, meskipun istilahnya diadopsi dari bahasa Belanda (Hamid 
Kabalmay, 12 September 2019). Rastchab adalah kelembagaan 
di atas desa, lingkar permusyarawatan antar Orang Kay, yang 
secara keorganisasian biasanya ex officio kepala desa. Jadi kepala 
desa yang secara administratif kepala pemerintahan setingkat 
desa, juga sebagai Orang Kay pada kelembagaan adat. 

D.	 RELASI ANTARUMAT BERAGAMA 
Konflik Ambon berpengaruh bagi Kepulauan Kei. Benturan 

di Kota Tual ini diyakini yang pertama kali terjadi, yang 



62    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

dengannya memancing ketegangan di tempat lain sampai ke Kei 
Besar (Peter Elmas, 2004). Satu desa disebutkan sempat rusak 
berat dan beberapa tempat lain sempat mengalami serangan di 
Kei Besar. Ketegangan dan konflik tidak berlangsung lama, tidak 
seperti Ambon. Kei memulai peredaan permusuhan pada tiga 
bulan setelah kejadian. Ketua MUI, yang dikenal sebagai imam 
besar di masjid raya Al Huriyah, mengajak pemuka Pastor dan 
Pendeta untuk keliling kampung di Kota Kei (wawancara dengan 
Ahmad Kabalmay, 11 September 2019). 

Dalam melihat relasi antarumat beragama di sini, dapat 
dibaca melalui tiga dimensi kerukunan: toleransi, kesetaraan, 
kerja sama (Ulum, Muntafa, 2018: 7). Dimensi tersebut 
merupakan konstruksi dari beberapa teori tentang kerukunan, 
terutama definisi kerukunan umat beragama di dalam PBM No 8 
dan No 9, Menteri Dalam Negeri dengan Menteri Agama Tahun 
2006 tentang Pendirian Rumah Ibadat. 

Bagi masyarakat Kei, toleransi adalah warisan dari leluhur. 
Mereka harus memelihara apa yang sudah diberikan oleh tetua di 
masa lalu (wawancara dengan Ahmad Kabalmay, 11 September 
2019). Tidak hanya harus toleran tetapi rancang hidup bersama 
secara sosial dan budaya harus memerhatikan nilai yang sudah 
teruji. Kei harus hidup dengan cara yang sama seperti keinginan 
leluhur (wawancara dengan Charolius Dumatubun, 11 Oktober 
2019). Sebagaimana Margareth Sutton mengatakan bahwa 
toleransi adalah kemampuan dan kemauan seorang individu dan 
masyarakat umum untuk menghargai dan berhati-hati terhadap 
hak-hak orang golongan kecil/minoritas dimana mereka hidup 
dalam peraturan yang dirumuskan oleh mayoritas (2006: 53–60). 



Badan Litbang dan Diklat    63

Norma toleransi masyarakat Kei tidak hanya dibangun dalam 
norma ain ni ain, tetapi dalam tindakan kesehariannya juga, 
yang mencerminkan penghargaan dan penghormatan kepada 
penganut agama lain (wawancara dengan Maulana, 8 Oktober 
2019). Ketika tidak bisa menghadiri perayaan agama tertentu, 
di lain kesempatan dapat menyatu di kegiatan yang bersifat 
adat, misalnya pada peringatan hari nen dik sakmas, yang mana 
perempuan yang menjadi inspirasi penyatuan hukum larvul dan 
ngabal (wawancara dengan Badu, 15 Oktober 2019). Mereka 
saling mengunjungi dan memberi selamat pada kegiatan hari 
raya, yang sesungguhnya telah berlangsung sejak lama.

Relasi antarpemeluk di Kei tidak cukup populer dengan 
istilah minoritas dan mayoritas, model segregasi pemukiman 
dan pusat pemeluk masing-masing agama dirancang untuk 
memberikan kesetaraan (wawancara dengan Charles Tarantein, 
9 Oktober 2019). Sejak datangnya agama besar, dalam hal 
ini disepakati Islam masuk terlebih dahulu di Kepualauan 
Kei, meskipun masih kontroversi Islam mula antara Tayando 
dan Kei Besar (wawancara dengan Juni T. Kilwo, 9 Oktober 
2019), kemudian masuk Katolik atas permintaan seorang 
pengusaha Jerman beragama Kristen Protestan bernama 
Adolf Langen, pada tahun Pada 01 Juli 1888, dua orang 
Misionaris  jezuïeten  (Yesuit), Johannes Kusters dan Johannes 
Booms, awalnya sulit terima sampai datangnya wabah kolera 
di Kepulauan Kei, tepatnya di Ohoingur (wawancara dengan 
Karol, Efrem Silubun, 9 Oktober 2019). Pengobatan yang efektif 
mengatasi wabah kolera, ketika ilmu pengobatan tradisional gagal 
mengatasi penyakit yang endemik membunuh banyak orang, 
menarik banyak orang untuk memeluk agama Katolik, pada 



64    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

1889 untuk pertama kalinya dilakukan upacara pembaptisan di 
Ohoingur, dan pada 1890 misi dipindahkan ke Ohoingur. 
Proses tersebut mendapatkan hasil juga tidak terlepas dari 
dukungan residen Ambon D. Heyning, bahkan dilanjutkan 
oleh penggantinya GMMC Van Hovel dengan mengunjungi 
Ohoingur. Sedangkan Kristen masuk setelah Katolik telah 
berkembang di Desa Langgur, desa adat yang sampai saat ini 
diasosiasikan sebagai pusat pemeluk Katolik (wawancara dengan 
Hamid Kabalmay, 12 Oktober 2019). 

Charles Tarantein, kepala desa sekaligus Orang Kay Desa 
Taar, adalah keturunan dari pembawa Kristen mula di Kota 
Tual, meyakini berdasarkan catatan bahwa Lobak Arob Daniel 
Tarantein, adalah penginjil pertama dibaptis di Ambon pada 
13 Maret 1889. Beliau membawa agama Kristen Protestan ke 
Desa Taar, akhirnya desa tersebut menjadi pusat pemeluk agama 
Kristen. Ketiga agama tersebut mengalami segregasi pemeluk 
pada tiga desa adat, Taar sebagai pusat pemeluk Kristen, terletak 
di Kota Tual Pulau Dulah, sedangkan Desa Langgur terletak di 
Kei Kecil sebagai pusat pemeluk Katolik, adapun Desa Tual 
adalah pusat pemeluk agama Islam. 

Selain pemeluk tiga agama, satu lagi entitas Hindu yang 
dianggap sebagai keyakinan asal masyarakat Kei. Hindu pada 
masyarakat Kei hidup dalam tatanan yang lebih tradisional 
dibanding Bali dan Jawa, sebelumnya tidak memiliki 
kelembagaan, termasuk rumah ibadah secara rutin. Di era 
modern, Hindu Kei direvitalisasi pada Hindu Bali, secara teologis 
menganut Tri Murti sehingga bisa dikatakan juga sebagai Hindu 
Dharma (wawancara dengan Badu, 14 Oktober 2019). Pemeluk 



Badan Litbang dan Diklat    65

Hindu yang asli suku Kei terpusat di Pulau Tanimbarkei, sekitar 
tiga jam menggunakan kapal cepat dari Kei Kecil. Kemudian 
pemeluknya berkembang juga di Langgur dan Kota Tual, itupun 
rata-rata berasal dari Pulau Tanimbarkei.

Model segregasi tersebut ternyata memenuhi dua hal yang 
menjadi indikator toleransi, penerimaan dan penghargaan atau 
penghormatan entitas satu dengan yang lain. Meskipun sejatinya 
ruh toleransi itu sendiri adalah sistem kekerabatan yang sudah 
diwariskan sepanjang sejarah Kei menjadi entitas besar, suku 
yang diyakini bersama, menurunkan nilai kerekatan pada 
lingkaran genetik yang terikat.

Dimensi berikutnya tentang kesetaraan, setidaknya terdapat 
tiga sub-indikator dalam memahami kesetaraan. Pertama, 
tentang tidak adanya diskrimanasi antara superioritas dan 
inferioritas. Kedua adalah kesempatan yang sama. Ketiga, 
perlindungan. Saat ini, sistem demokrasi membuka ruang yang 
begitu luas kepada semua elemen untuk mementaskan dirinya 
berperan pada kehidupan politik. Sistim pemilihan langsung 
tidak menghalangi kalangan di antara masyarakat Kei untuk 
menjadi pimpinan daerah, baik sebagai wali kota, bupati, atau 
wakilnya, begitu juga menjadi representasi di dewan perwakilan 
rakyat daerah. Dalam hal melihat kesetaraan di Kota Tual dan 
kehidupan masyarakat Kei secara umum di lingkaran hukum 
adat Larvul Ngabal, telah memiliki sistem sosial tersendiri. 
Kelembagaan adat Kei, memiliki struktur baku sejak ratusan 
tahun, termasuk dalam hal pembagian peran pada struktur. 
Prinsip pembagian peran dapat dilihat sebagai keterkaitan 
antara struktur pada masingmasing elemen masyarakat secara 



66    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

khirarki memberikan kontribusi secara fungsional, sehingga 
keseluruhan anggota dapat menjalankan fungsinya dengan 
baik. Setidaknya, tujuah persyaratan fungsional dari sistem 
sosial menurut Parsons (Grossberg, 1992: 55). Tujuh syarat 
penting tersebut adalah: (1) sistem sosial harus terstruktur 
sedemikian rupa sehingga bisa beroperasi dalam hubungan 
yang harmonis dengan sistem lainnya (antar subsistim); (2) 
untuk menjaga kelangsungan hidupnya, sistem sosial harus 
mendapat dukungan yang diperlukan dari sistem yang lain; (3) 
sistem sosial harus mampu memenuhi kebutuhan para aktornya 
dalam proporsi yang signifikan;(4) sistem sosial harus mampu 
melahirkan partisipasi yang memadai dari para anggotanya; 
(5) sistem sosial harus mampu mengendalikan perilaku yang 
berpotensi mengganggu; (6) apabila dalam sistem terjadi konflik 
hal itu akan menimbulkan kekacauan, oleh karena itu harus 
dikendalikan; (7) untuk kelangsungan hidupnya, sistem sosial 
memerlukan bahasa. 

Dengan pendekatan struktural fungsional tersebut, 
dipahami keajegan sistem yang ada di dalam hukum adat Kei, 
menempatkan lingkaran pembagian peran yang secara turun 
temurun. Beberapa istilah mesti dijelaskan terlebih dahulu. 
Misalnya pada institusi raja, secara tradisional diturunkan sesuai 
dengan awal mula pembagian wilayah adat. Secara kewilayahan 
di Kepualauan Kei terbagi dalam dua bilah, Ursiu Lorlim 
(serikat sembilan raja) dan (serikat lima raja), dalam bahasa 
Maluku disebut juga Patasiwa Patalima. Di bawah struktur raja 
ada serikat desa adat yang disebut dengan Ratschab, sepertinya 
diadopsi dari bahasa Belanda (wawancara dengan Charles 
Tarantein, 9 Oktober 2019).



Badan Litbang dan Diklat    67

Begitu juga dengan orangkay (orang kaya), sebagai 
perkumpulan mata rumah, istilah ini agak bias di masa modern, 
namun dapat dipahami oleh para aktor hingga kekinian. 
Orangkay sendiri adalah individu yang dianggap memiliki 
kecakapan dan pengetahuan, kearifan serta kebijaksaan setingkat 
desa adat. Seiring dengan penyerataraan sistem pemerintahan 
desa pada republik, maka orangkay merangkap sebagai kepala 
desa (ohoi). Posisi kepala desa ini juga diperankan secara 
turun temurun, yang ditentukan pemilihannya berdasarkan 
rekomendasi Raja (wawancara dengan Raja Fer selaku ketua 
perkumpulan raja-raja Kei, 10 Oktober 2019). Jabatan kepala 
desa itu juga di era pemerintahan RI saat ini berpotensi konflik 
secara internal terkait siapa dari anggota keluarga yang pantas 
untuk melanjutkan pemerintahan. Maka kemudian diatur dalam 
peraturan daerah OHOI (wawancara dengan Zaini, 13 September 
2019). Lekatnya adat dalam pembagian fungsi sosial secara 
internal agama Islam juga termasuk pada kepengurusan masjid 
raya Al Huriyah Kota Tual. Secara tidak tertulis yang menjadi 
imam besar adalah marga Kabalmay. Jabatan yang relatif terbuka 
justru pada institusi politik setingkat wali kota dan wakil wali 
kota, dipilih melalui demokrasi pemilihan langsung oleh rakyat. 

E.	 SISTEM KASTA DALAM PERSPEKTIF KESETARAAN 
Sebagai komunitas yang besar, suku Kei tampak seperti 

masyarakat lainnya di dunia modern, terkesan egaliter dan tak 
terlihat feodalisme dalam kehidupan keseharian. Namun, istilah 
tuan dan budak tersusun rapi sedemikian rupa, meskipun bobot 
kuasa atas relasi tersebut tidak sama antardesa, atau bahkan pada 
lingkungan yang lebih luas. Dalam hal ini, disebutkan kalau 



68    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

hukum adat Larvul Ngabal dan sistem nilai yang mengendalikan 
keteraturan di masyarakat Kei terdiri atas bangsawan pendatang 
(Mel Mel), tuan tanah (Ren Ren), kemudian budak, sahaya 
atau mereka yang berada di kasta bawah (Iri Iri). Dominasi 
Mel Mel dimulai sejak masuknya mereka yang disebutkan 
sebagai keturunan Bali, Jawa, Banten dan beberapa suku lain 
di Nusantara. Datang sebagai orang-orang yang membawa 
nilai keteraturan pada masyarakat Kei tidak mengenal sistem 
keteraturan. Sedangkan Ren Ren, berada satu tingkat di bawah 
Mel Mel, dianggap sebagai orang-orang yang menerima dan 
tunduk membaur dengan sistem yang dibawa. Adapun Iri Iri 
adalah kaum budak yang dikalahkan dalam perang, atau mereka 
yang direndahkan statusnya, dikurangi hak kemanusiaannya 
karena melanggar adat. Sampai saat ini, Iri Iri ini harus tahu 
siapa sebenarnya tuan mereka (wawancara dengan Charol, 10 
Oktober 2019).

Relasi antarkasta tersebut akan tampak nyata ketika muncul 
kasus perkawinan yang melibatkan dua kasta berbeda (wawancara 
dengan Raja Fer, 10 Oktober 2019). Di beberapa tempat juga 
beberapa aturan dalam hal berhubungan juga akan kelihatan, 
mereka yang berasal dari Iri Iri tidak dapat memasuki rumah 
Mel Mel, atau ketika tuannya berjalan di sekitar pemukiman Iri 
Iri maka tidak diperbolehkan keluar rumah. Relasi antarkasta ini 
sangat kuat dipertahankan di komunitas pemeluk agama Katolik, 
atau di desa adat Langgur. Terkesan agak longgar di komunitas 
muslim, sedangkan di Desa Taar, lingkungan pemeluk Kristen 
juga masih kuat dipertahankan (wawancara dengan Charolius 
Dumatubun, 10 Oktober 2019). Bahkan seorang yang telah 
mencapai karir tertinggi sebagai pastor atau imam ditahbiskan 



Badan Litbang dan Diklat    69

pun, hanya memiliki tempat yang proporsional di gereja, tidak 
dapat mengubah level kasta. Proses akhirnya dapat diterima 
untuk menjadi Pastor, ataupun petinggi di gereja. Awalnya sulit 
namun akhirnya dapat dibuka setelah terjadi upacara adat. 

Dalam hal memahami kesetaraan di wilayah hukum adat 
Kei, dapat terpenuhi secara politik pemerintahan, begitu juga 
di dalam struktur keagamaan tetapi belum banyak menyentuh 
pada lingkungan budaya. 

Dimensi kerukunan berikutnya adalah kerja sama, dalam 
hal ini dapat dibaca ke dalam dua persepektif, ikatan bonding 
dan bridging. Dua ikatan yang dikembangkan oleh Ashutosh 
Varshney. Kerjasama yang terjadi dalam bonding terjadi dalam 
lingkungan komunitas itu sendiri, terbentuk pada aktivitas 
keseharian (quotidian), kemudian bridging adalah kerja sama 
atau perjumpaan pada aktivitas yang bersifat asosiasional. 
Umumnya ikatan asosiasional terjadi pada aktivitas profesi, hobi, 
klub olahraga atau perkumpulan karena kesamaan kepentingan. 
Baik kepentingan politik, ekonomi atau aktivitas sosial lainnya. 

Secara budaya, masyarakat Kei cenderung homogen, 
bahkan pada wilayah perkotaan, tajuk bumi Larwul Ngabal 
(Larwul: Larvul) dituliskan pada dinding tembok berbatasan 
dengan Kabupaten Maluku Tenggara. Di seberang tembok 
dituliskan Bumi Maren, artinya Kota Tual dilekatkan dengan 
kerekatan, kerja sama, tolong menolong, gotong royong. Maren 
juga diabadikan di lambang Kota Tual, dimaksudkan untuk 
mengingatkan spirit kebersamaan sebagai satu darah. Maren 
dan yelim itu juga yang mengikat pada keseharian komunitas, 
baik pada tingkat desa atau kekerabatan dengan desa lain. 



70    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

Bonding seringkali terjadi pada hajatan keluarga, kerabat akan 
melakukan yelim atau maren tergantung pada kebutuhan yang 
didiskusikan bersama, atau sebatas kemampuan kerabat lain 
akan membantu dalam bentuk apa. Hubungan asosisional 
tentu saja berlangsung sedemikian baik dalam berbagai ragam 
profesi, ikatan kepentingan politik maupun komunitas hobi 
atau pertemanan. Menariknya, relasi antarkasta tidak menjadi 
persoalan jika berkaitan dengan ikatan emosional pada klub 
olahraga bahkan pada paguyuban mahasiswa, baik itu di dalam 
Kota Tual maupun di luar. Meskipun tidak menutup kisah harga 
diri sebagai Mel Mel sempat diusik ketika ketua paguyuban 
mahasiswa di Jakarta dipimpin oleh mereka yang berlatar 
belakang Iri Iri, seorang tokoh di Jakarta memarahi paguyuban 
(wawancara dengan Ari Kabalmay, 16 Oktober 2019).

Berkaitan dengan kerja sama antarpemeluk, tidak ada 
yang lebih fenomenal dari pembangunan rumah ibadah secara 
bersama-sama. Pengecoran beberapa bagian masjid Alhuriyah 
yang direnovasi di beberapa tahun lalu, sepenuhnya didukung 
oleh rombongan pemeluk Kristen dari Desa Taar, dan beberapa 
kelompok pemeluk Katolik lainnya dari sekitar Desa Tual. 
Tindakan yelim dan maren pada rumah ibadah sejatinya jamak 
di masyarakat Kei, tidak hanya terjadi di Kota Tual, tetapi juga 
terjadi di lingkaran kepulauan Kei. Membantu pembangunan 
rumah ibadah satu sama lain adalah kewajiban bersama, sebagai 
bentuk dari solidaritas dan persaudaraan yang dijunjung tinggi. 

F.	 RELASI INTERNAL UMAT BERAGAMA
Bagi pemeluk agama Islam di Kei, terdapat dua teori yang 

berkembang di kalangan muslim di Kepulauan Kei. Pertama, 



Badan Litbang dan Diklat    71

mereka di Kota Tual meyakini Islam mula masuk di Pulau 
Tayando diperkuat dengan bukti adanya masjid dan makam 
tua di sana. Bahkan masjid diklaim termasuk dari masjid tertua 
yang ada di Indonesia. Kisaran waktu tahun 1235 (wawancara 
dengan Juni T. Kilwo, 9 Oktober 2019), akurasi waktu terhadap 
keberadaan makam dan masjid telah diverifikasi oleh beberapa 
arkeolog, itu menurut pengakuan Kepala Desa Yamru, Tayando. 
Seorang bernama Ihsan seorang pejabat di Kementerian Agama 
adalah keturunan dari para imam masjid pertama yang berasal 
dari Kendari, menurut kepala desa keturunan imam sampai 
saat ini menyebar di sekitar Kota Tual, khususnya Kecamatan 
Tayando. Memiliki naskah kuno dan cerita turun temurun. 
Namun ada juga teori kedua, Islam mula masuk di Pulau Kei 
Besar, sebuah desa memiliki tradisi penghafal Al-Qur`an dan 
ilmu agama yang tinggi. Di lain sisi, pembagian peran pada 
kelembagaan agama juga berbasis pada jalur genetis, Kabalmay 
adalah pewaris Imam Masjid Raya, sedangkan marga lain menjadi 
perangkat pada struktur kemasjidan di bawahnya. Tradisi 
keagamaan Islam yang berkembang di Kota Tual cenderung ke-
NU-an, melakasanakan maulid nabi Muhammad Saw, ziarah ke 
makam, azan sholat jumat dua kali, melakukan nisfu sya’ban 
(wawancara Ahmad Raharusun, 18 Oktober 2019). Meskipun 
organisasi keagamaan tidak hanya NU, Muhammadiyah juga 
struktur kelembagaan dan sekolah juga ada di Kota Tual. Namun 
secara umum Muhammadiyahpun ramah terhadap budaya dan 
tradisi yang sudah berkembang di Kota Tual. 

Ikatan internal keagamaan di lingkungan muslim belum 
pernah menghadapi tantangan secara serius, beberapa kali 
gerakan cenderung keras juga bisa diredam (wawancara dengan 



72    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

Hanafi Kasim, 12 September 2019). Beberapa hal tersebut sebagai 
konsekuensi dari dinamika umat Islam di luar Kepulauan Kei, 
misalnya sempat muncul istilah ‘pemuda kei hijrah’, ‘pawai 
bendera tauhid’. Dua gerakan ini cenderung menjadi efek dari 
polarisasi dari luar, pemuda kei hijrah memang cenderung salafi, 
keliatan juga membawa istilah khilafah dalam kampanyenya 
(wawancara dengan Ahmad Raharusun, 18 Oktober 2019). 
Sedangkan pawai bendera tauhid dicanangkan untuk ikut 
serta memeringati gerakan 212 di Jakarta. Masing masing 
elemen telah menyuarakan gerakan tersebut untuk dikurangi 
intensitasnya, bukan juga karena tendensi keagamaan tetapi 
kemungkinan merongrong tatanan yang sudah ada (wawancara 
Ahmad Raharusun, 18 Oktober 2019).

Lingkungan Katolik, di samping jumlahnya di Kota Tual 
tidak sebanyak muslim dan Kristen Protestan, cenderung tidak 
mengalami gejolak sosial yang berarti. Pemeluknya dianggap 
paling kuat dalam ha menjaga tatanan adat, ditunjang oleh 
Otoritas Katolik yang merangkul tokoh adat dan menghormati 
nilai nilai yang telah berkembang sejak lama. Jikapun dianggap 
sebagai potensi ketegangan adalah sulitnya mengubah persepektif 
kasta terutama di kalangan pemeluk Katolik di Langgur. Mereka 
yang mendapatkan posisi penting di gereja dan paroki tidak 
serta merta melumerkan kelas sosial di depan adat. 

Sedangkan relasi internal di kalangan Kristen cukup menarik, 
secara umum gereja yang berkembang di Kota Tual adalah sinode 
GPM (Gereja Protestan Maluku), setidaknya memiliki otoritas 
keagamaan yang tinggi di Kota Tual dan Kepualauan Kei. Sulit 
mengembangkan denominasi berbeda dengan GPM, dan pernah 



Badan Litbang dan Diklat    73

dicoba oleh seorang jemaat untuk keluar membuat gereja sendiri, 
akhirnya berakhir dengan pembuatan sasi oleh Orangkay Taar. 
Sasi, adalah sistem penanda larangan, sakral bagi masyarakat 
Kei, karena tidak hanya sebagai perangkat adat tetapi dianggap 
memiliki konsekuensi terhadap nasib hidup pelanggarnya (Peter 
Elmas, 2004:) (wawancara dengan Charles Tarantein, 15 Oktober 
2019). Persoalan di internal umat pun dapat juga menggunakan 
hukum adat, karena memang tidak bertentangan dengan agama 
(wawancara dengan Ahmad Kabalmay, 12 September 2019). 

G.	 MULTIKULTURAL UMAT BERAGAMA
Konsepsi multikultural dapat juga disanding dengan budaya 

dominan. Masyarakat multikultural adalah suatu masyarakat 
yang terdiri atas beberapa macam komunitas budaya dengan 
segala kelebihannya, dengan sedikit perbedaan konsepsi 
mengenai dunia, suatu sistem arti, nilai, bentuk organisasi sosial, 
sejarah, adat serta kebiasaan: “A Multicultural society, then is one 
that includes several cultural communities with their overlapping 
but none the less distinc conception of the world, system of 
meaning, values, forms of social organizations, historis, customs 
and practices” (Parekh, 1997). 

Selanjutnya Parekh menjelaskan beberapa jenis masyarakat 
multikultural: 
•	 Multikulturalisme isolasionis, mengacu pada masyarakat 

di mana berbagai kelompok kultural menjalankan hidup 
secara otonom dan terlibat dalam interaksi yang hanya 
minimal satu sama lain.

•	 Multikulturalisme akomodatif, yaitu masyarakat yang 
memiliki kultur dominan yang membuat penyesuaian 



74    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

dan akomodasi-akomodasi tertentu bagi kebutuhan 
kultur kaum minoritas. Masyarakat ini merumuskan dan 
menerapkan undang-undang, hukum, dan ketentuan-
ketentuan yang sensitif secara kultural, dan memberikan 
kebebasan kepada kaum minoritas untuk mempertahankan 
dan mengembangkan kebudayaan meraka. Begitupun 
sebaliknya, kaum minoritas tidak menantang kultur 
dominan. Multikulturalisme ini diterapkan di beberapa 
negara Eropa.

•	 Multikulturalisme otonomis, masyarakat plural di mana 
kelompok-kelompok kutural utama berusaha mewujudkan 
kesetaraan (equality) dengan budaya dominan dan 
menginginkan kehidupan otonom dalam kerangka politik 
yang secara kolektif bisa diterima. Perhatian pokok-pokok 
kultural ini adalah untuk mempertahankan cara hidup 
mereka, yang memiliki hak yang sama dengan kelompok 
dominan; mereka menantang kelompok dominan dan 
berusaha menciptakan suatu masyarakat di mana semua 
kelompok bisa eksis sebagai mitra sejajar.

•	 Multikulturalisme kritikal atau interaktif, yakni masyarakat 
plural di mana kelompok-kelompok kultural tidak terlalu 
terfokus (concern) dengan kehidupan kultural otonom; tetapi 
lebih membentuk penciptaan kolektif yang mencerminkan 
dan menegaskan perspektif-perspektif distingtif mereka.

•	 Multikulturalisme kosmopolitan, berusaha menghapus 
batas-batas kultural sama sekali untuk menciptakan sebuah 
masyarakat di mana setiap individu tidak lagi terikat kepada 
budaya tertentu dan, sebaliknya, secara bebas terlibat 



Badan Litbang dan Diklat    75

dalam percobaan-percobaan interkultural dan sekaligus 
mengembangkan kehidupan kultural masing-masing.
Sebagai masayarakat dengan budaya yang cenderung 

homogen, Kota Tual dan Kepualauan Kei pada umumnya lebih 
tampak terlihat sebagai tatanan dengan budaya dominan, bagi 
mereka yang akhirnya memilih hidup bersama di lingkungan 
tersebut harus melebur ke dalam tradisi dan budaya Kei. Dalam 
beberapa kasus justru persoalan yang dihadapi oleh mereka 
penduduk baru di Kei, mereka memiliki pilihan penyelesaian, 
antara hukum adat dan hukum nasional. Satu dua kasus 
orang dari Jawa memilih diselesaikan secara adat, secara 
praktik dilaksanakan upacara (wawancara dengan Charolius 
Dumatubun, 10 Oktober 2019). Umumnya masyarakat baru 
menempati Kota Tual atuapun Kabupaten Maluku Tenggara 
tunduk dan menghormati hukum adat (wawancara dengan 
Hamid Kabalmay dan Maulana Kabalmay, 12 Oktober 2019). 
Sehubungan dengan identitas, uniknya bahasa Indonesia lebih 
sering digunakan di Kota Tual, hal tersebut cukup memberikan 
ruang yang kondisif terhadap kerukunan baik dalam hal 
interaksi sosial, ekonomi maupun politik. Bahkan, bahasa 
daerah mereka yang baru bermukim dan berbisnis di Kota Tual 
tidak memiliki hambatan, penjual dari Jawa sering mencampur 
bahasa Indonesia dengan Bahasa Jawa. Kentalnya dialek suku 
Kei relatif sulit meleburkan beberapa anggota etnis dari luar, 
misalnya pedagang dari Pasundan dan Padang akan terlihat 
logatnya memang bukan suku Kei. Mungkin karena jumlah 
suku di luar Kei tidak terlalu banyak mengelompok besar, belum 
nampak adanya entitas lain yang mentas menjadi penyanding 
budaya Kei. 



76    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

H.	 ERA PASCA KEBENARAN DAN FRAGMENTASI 
OTORITAS KEAGAMAAN 
Menurut J. Haryatmoko, dalam Era Post-Truth 

Mengintensifikasi Prasangka Negatif, Emosi Sosial, dan Populisme 
Agama,  setidaknya terdapat enam kebaruan yang menandai 
era  post-truth. Pertama, luasnya akses ke konten informasi 
berkat digitalisasi komunikasi. Kedua, masyarakat bisa membuat 
informasi sendiri melalui media sosial. Ketiga, demokratisasi 
media dan jurnalisme warga mengompensasi ketidakpuasan 
masyarakat terhadap informasi media massa dan kekecewaan 
terhadap politik. Keempat, masyarakat lebih rentan menerima 
informasi yang keliru karena berkembang komunitas-komunitas 
seideologi dan memiliki keyakinan yang sama. Kelima, 
teknologi telah mengacaukan kebenaran karena viral dianggap 
lebih penting daripada kualitas informasi dan etika. Keenam, 
kebenaran tidak lagi difasilitasi atau dibantah, tetapi menjadi 
nomor dua.

Para tokoh adat dan agama di Kota Tual tidak terlalu 
meyakini pergerakan post truth dengan berbagai variannya, yang 
dapat menggeser peran kelembagaan adat dan otoritas agama. 
Ahmad Raharusun, (wawancara 18 Oktober 2019), melihat 
kemungkinan melemahnya kelembagaan tua, adat, atau agama. 
Menurutnya, perilaku di media sosial pun bisa dihadapkan 
dengan adat. Media sosial adalah medium yang mencerminkan 
perilaku manusia yang harus tunduk pada norma sosial 
budaya, meskipun belum ada kejadian seseorang dihadapkan 
dengan hukum adat karena perilaku di media sosial. Kasus 
terakhir di bulan Oktober 2019, seorang ASN di Kabupaten 
Maluku Tenggara mengungkapkan pernyataan kebencian 



Badan Litbang dan Diklat    77

dengan menyinggung celana cingkrang dan jenggot. Sebelum 
dihadapkan adat yang bersangkutan meminta maaf melalui 
media sosial dan dihadapkan dengan hukuman disiplin kantor. 

I.	 KESIMPULAN
Masyarakat Kei dan Kota Tual menyimpan banyak sekali 

kekayaan budaya, mulai dari nilai, norma, pranata, sampai 
perangkat kehidupan yang syarat dengan aturan yang mampu 
mangatur sedemikian rupa hingga menjadi teratur dan beradab. 
Tiga otoritas, pemerintahan negara, keagamaan, dan adat dapat 
menjadi penunjang kehidupan yang harmonis. Satu sama lain, 
dari tiga kelembagaan tersebut mampu menjadi penunjang atau 
pilar keberadaban dan keberdayaan di masa kini dan mendatang. 
Sejatinya satu sama lain, kelembagaan tersebut cukup berhasil 
dari jebakan hegemonik. Dalam hal ini adat menjadi penengah 
dalam berbagai keadaan. Di lain pihak pemerintah terus 
menyesuaikan diri dalam menjaga kedaulatan negara dan 
layanan administrasi. Sedangkan kelembagaan agama dapat 
mereseptasi berbagai nilai, norma, dan adat, dengan suatu proses 
adaptasi dan penyesuaian. 

Setelah melalui serangkaian tindakan penelitian Dinamika 
Moderasi Beragama di Kota Tual, hasilnya dapat menjawab tujuan 
tentang bagaimana hukum adat menjadi medium moderasi 
beragama. Bahkan konsepsi adat dapat mendorong keberdayaan 
hidup bermasyarakat. Kearifan lokal yang bersumber pada 
adat Larvul Ngabal dapat menjadi spirit menjaga lingkungan, 
sistem larangan, dan filosofi hidup bersama, yang dengannya 
menjadi modal sosial, di samping dapat dikembangkan sebagai 
satu proyeksi masyarakat nusantara. Dalam kaitannya dengan 
komitmen kebangsaan, masyakat Kei memiliki memori kolektif 



78    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

dari masa lalu, sebelum mereka menjadi suku tersendiri. 
Masyarakat Kei meyakini bahwa leluhur mereka berasal dari 
berbagai suku bangsa di Nusantara, sehingga tetap memiliki 
kedekatan secara emosional dengan kebangsaan Indonesia. 
Toleransi terajut sedemikian baik. Hukum adat Larvul Ngabal 
sendiri diarahkan untuk menjamin kehormatan manusia baik 
dari aspek harkat, martabat, maupun perlindungan pada tubuh, 
sehingga kekerasan dalam bentuk apapun menjadi hal yang 
dihindari. Dan tentu saja, sebagai masyarakat beragama yang 
menghormati adat, pemeluk agama di Kota Tual, khususnya 
suku Kei, mereka sangat akomodatif terhadap kebudayaannya 
sendiri. 

J.	 DAFTAR PUSTAKA
Ali, A. Mukti. 1975. Agama dan Pembangunan di Indonesia VI. 

Jakarta: Biro Hukum dan Humas Departemen Agama. 
Bakri, Hasbullah. 1983. Pendekatan Dunia Islam dan Dunia 

Kristen. Jakarta: PT. Grafin Utama.
Bogardus, Emory S. 1933. “A Social Distance Scale”. Sociology 

and Social research,.17: 265–271. 
Endang Turmudi (ed.). 2004. Primordialisme kesukuan & 

golongan dalam masyarakat Indonesia modern: Studi kasus di 
empat daerah (Laporan Penelitian). Diterbitkan oleh Pusat 
Penelitian Kemasyarakatan dan Kebudayaan, Lembaga Ilmu 
Pengetahuan Indonesia (PMB-LIPI), Jakarta.

Fuller, Graham E. 2010. A World without Islam. New York: Little, 
Brown and Company.

Geertz, Clifford. 1960. The Religion of Java. Glencoe Ill: The Free 
Press.



Badan Litbang dan Diklat    79

Geurtjens, H., MSC. 2016. Kehidupan Orang Kei do Zaman Dulu: 
Catatan Etnografis. Gunung Sopai: Yogyakarta. 

Jenkins, Richard. 1997. Rethinking Ethnicity: Arguments and 
Explorations. Thousand Oaks, Ca: Sage Publications.

Jerald D. Gort, Henry Jansen, and H.M. Vroom. 2002. Religion, 
conflict, and Reconciliation: Multifaith Ideals and Realities. 
Amsterdam: Rodopi.

Laksono, P.M., Topasimasang, Roem (ed.). 2004. Keen Sa Faak: 
Benih-benih perdamaian dari Kepulauan Kei. INSIST Press: 
Yogyakarta. 

Rahail, J.P. 1993. Larwul Ngabal. Sejati: Jakarta. 
Raho, Bernard. 2007. Teori Sosiologi Modern. Jakarta: Prestasi 

Pustaka Publisher. 
Sibarani, Robert. 2012. Kearifan Lokal Hakikat Peran Metode 

Tradisi Lisan. Jakarta : Asosiasi Tradisi Lisan (ATL).
Sijtsma, Klaas. 2009. “On the Use, the Misuse, and the Very 

Limited Usefulness of Cronbach’s Alpha”. Psychometrika 
-Vol. 74, No. 1, 107–120, March 2009.

Sila, Adlin, dkk. 2019. Moderasi Beragama. Badan Litbang dan 
Diklat Kementerian Agama.

Smelser, Neil J. 1962. Theory of Collective Behavior. New York: 
The Free Press.

K.	 INFORMAN
Ahmad Kabalmay, wawancara pada 11 September 2019
Ahmad Raharusun, wawancara pada 18 Oktober 2019
Ari Kabalmay, wawancara pada 12-16 Oktober 2019



80    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

Badu, wawancara pada 14-15 Oktober 2019
Charles Tarantein (Kepala Desa Taar), wawancara pada 9 

Oktober 2019
Charolius Dumatubun, wawancara pada 10-11 Oktober 2019
Charol, wawancara pada 10 Oktober 2019
Efrem Silubun (Karol), wawancara pada 9-11 Oktober 2019
Hamid Bakalmay, wawancara pada 13 September 2019
Hanafi Kasim (Kepala Kemenag Tual), wawancara pada 8 

Oktober 2019
Juni T. Kilwo, wawancara pada 9 Oktober 2019
Ketua MUI, wawancara pada 12 September 2019
Maulana, wawancara pada 8 Oktober 2019
Raja Fer, wawancara pada 10 Oktober 2019
Sekretaris FKUB Kota Tual, wawancara pada 18 Oktober 2019
Zaini (pejabat Kesbangpol Kota Tual), wawancara pada 13 

September 2019



Badan Litbang dan Diklat    81

MODERASI BERAGAMA  
DI KOTA MAKASSAR

Wakhid Sugiyarto dan Adang Nofandi

A.	 PENDAHULUAN 
Sepuluh tahun terakhir model keberagaman bangsa 

Indonesia telah mengalami masa-masa kecenderungan 
eksklusifitas yang mengkhawtirkan, terutama di kalangan muda. 
Hal ini ditunjukkan oleh survey yang dilakukan PPIM UIN 
Hidayatullah Jakarta tahun 2017. Survei itu menyasar sekolah 
menengah umum dan perguruan tinggi umum di Indonesia. 
Hasilnya cukup mengejutkan dan menggelisahkan kita semua. 
Angka survey menunjuk pada skor 33,34 anak Indonesia generasi 
Z, setuju jika tindakan intoleransi dilakukan terhadap kelompok 
minoritas dan 48,95 responden siswa dan mahasiswa merasa 
pendidikan agama mempengaruhinya untuk tidak bergaul 
dengan pemeluk agama lain. Hal ini memperlihatkan sikap 
intoleran, eksklusif, dan radikalisme keagamaan telah semakin 
meningkat. Kondisi ini didukung oleh fakta empirik: semakin 
formalistiknya PBM, bukan lagi kearifan; penolakan terhadap 
pendatang baru beragama lain di Yogyakarta; pembatalan IMB 
gereja di Bantul; munculnya komplek perumahan eksklusif 
Islami, etnis tertentu; adanya sekolah-sekolah eksklusif etnis 



82    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

(Arif Ghalif, wawancara 8/10/2019; Tribun 30/5/2019; Elga, 
wawancara, 13/10/2019).

Di samping itu meningkat pula sikap intoleransi intern 
umat beragama Islam, seperti kasus pembakaran masjid 
Muhammadiyah di Bireun Aceh (Aksanul Khalikin dan 
Wakhid Sugiyarto, 2017); pengusiran pengikut Syi’ah Sampang 
(Wakhid Sugiyarto, Ali Umaidi, 2012); pengusiran jemaat 
Ahmadiyah (Abdul Jamil, 2018); massalisasi buku Mewaspadai 
Penyimpangan dan Penyelewengan Syi’ah di Indonesia (MMPSI); 
munculnya fatwa sesat Syi’ah MUI Jatim No. Kep-01/SKF-MUI/
JTM/I/2012; Peraturan Gubernur Jatim yang mendukung fatwa 
sesat Syi’ah MUI Jawa Timur.

Di antara penyebabnya, pemerintah belum sepenuhnya 
hadir di tengah kelompok mayoritas, sehingga konstitusi, 
menjaga NKRI, dan semboyan Bhineka Tunggal Ika, tidak 
dapat diimplementasikan dengan baik. Di lain pihak, kelompok 
eksklusif, intoleran, dan radikalis, telah memiliki strategi 
baru yang sulit dikendalikan dalam mengkapitalisasi wacana 
keagamaan, melalui media sosial. Faktor lainnya adalah 
mengerdilnya perilaku kehidupan bermasyarakat, berbangsa dan 
bernegara. Ormas keagamaan moderat seperti Muhammadiyah 
dan NU bukan lagi pemegang otoritas tunggal persoalan agama 
Islam, karena banyak ormas kecil berhasil mengkapitalisasi 
wacana keagamaan dengan mengoperasikan media sosial.

Kita tetap beruntung karena masih memiliki kearifan lokal 
yang dapat dimanfaatkan untuk memoderasi beragama, seperti 
pela gandong di Maluku, satu tungku tiga batu, sikapatau di 
Bugis Makassar, dalihan natolu di Tapanuli, dan seterusnya. 
Kitapun memiliki pedoman ilmiah yang dapat dimanfaatkan 



Badan Litbang dan Diklat    83

untuk kehidupan beragama yang moderat. Hal ini sangat jelas 
dalam semua agama yang memiliki titik temu dalam hal pesan 
universal, yaitu kasih, memberdayakan si lemah, menghormati 
pemeluk agama lain, dan menghargai kemanusiaan. 

Di tengah meningkatnya fenomena intoleransi dan 
eksklusivisme beragama, ternyata terdapat kearifan lokal yang 
mampu “menetralisir” sikap intoleran fan eksklusif. Momen-
momen penting seperti, Ramadanm, Idzul Fitri (lebaran), Idzul 
Adha (kuorbanan), Natal, dan Tahun Baru, yang semestinya 
hanya dirasakan oleh yang seagama, ternyata semua agama 
dapat menikmatinya. Semua momen itu penting dalam merajut 
kembali tali persaudaraan antar dan intern umat beragama 
yang memberi warna baru. Mereka dapat bercanda, bergembira 
bersama, serta menjadi ruang relasi sosial yang luar biasa, 
karena memperlihatkan keterbukaan, kerja sama, dan saling 
menghargai. Saudara sesama muslim dan nonmuslim ikut 
terlibat dalam kegiatan-kegiatan selama momen-momen besar 
itu. Misalnya dengan menghargai perbedaan khilafiah, ikut 
menjaga masjid saat pelaksanaan tarawih, salat id, natal, tahun 
baru, buka puasa lintas ormas dan lintas iman, perayaan natal 
bersama, membagikan daging kurban ke semua masyarakat. 
Semua yang terlibat mengharubiru ketika momen Tahun Baru 
datang.

Tantangan harmoni sosial dan beragama yang moderat 
dari berbagai kelompok intoleran, bahkan oleh pemerintah 
menjadi tak berarti, ketika kearifan lokal masih dipegang kuat 
dan perlawanan dari berbagai kelompok penggiat kerukunan 
dan moderasi beragama. Kasus intoleransi sebagian umat 
Islam terhadap komunitas Syi’ah di Bondowoso misalnya, 



84    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

telah dilawan masyarakat, ormas keagamaan dan pemerintah 
daerah sekaligus. Fatwa sesat Syi’ah MUI Jawa Timur, Peraturan 
Gubernur Jawa Timur yang mendukung fatwa sesat MUI dan 
masalisasi buku Mewaspadai Penyimpangan dan Penyelewengan 
Syi’ah di Indonesia (MPPSI) oleh oknum MUI Pusat sama 
sekali tidak didengar dan telah diabaikan masyarakat, ormas 
keagamaan dan Pemerintah Daerah Kabupaten Bondowoso. Hal 
ini adalah karena adanya kearifan lokal, yaitu bahwa masyarakat 
Bondosowo tidak suka ekstremisme dan tidak suka merasa 
benar sendiri. Relasi dengan komunitas Syi’ah yang sempat 
dirusak kelompok intoleran tahun 2006, relasi setelahnya malah 
lebih baik. Komunitas Syi’ah membangun masjid dan pengurus 
cabang di Jambesari malah dilindungi masyarakat, ormas 
keagamaan dan pemerintah daerah. Dengan demikian kearifan 
lokal sangat penting dalam menangkal intoleransi, ekstrimitas 
dan eksklusisfitas maupun sikap klaim kebenaran mutlak hanya 
pada dirinya. (Imam Syaukani, 2007; Wakhid Sugyarto, 2016; 
dan Wakhid Sugiyarto, 2019).

Di Makassar, berbagai kelompok intoleran dan esklusif telah 
memperagakan tindakannya yang merusak tatanan sosial dan 
budaya yang sudah mapan dan kehidupan sosial keagamaan 
yang harmonis, bahkan didukung Komisi X DPRD, Pemerintah 
Provinsi Sulawesi Selatan, dan Pemerintah Kota Makassar. 
Tindakan intoleran juga dilawan masyarakat yang memiliki 
kearifan lokal siri, sipakatau, sipakainga dan sipakalebi itu. 
Masyarakat moderat ini mendapat dukungan puluhan NGO 
penggerak kerukunan dan moderasi beragama di Makassar. 
Akhirnya semua tindakan intoleransi itu menjadi tidak berarti, 
karena tidak sesuai dengan kearifan lokal masyarakat Makassar, 



Badan Litbang dan Diklat    85

tidak sesuai dengan empat kesepakatan dasar kehidupan 
kebangsaan dan tidak sesuai dengan sistem demokrasi yang 
sedang berkembang. 

Masalah yang dikaji dalam penelitian ini adalah dinamika 
dan potensi moderasi beragama di Kota Makassar. Tujuannya 
untuk mendeskripsikan dinamika dan potensi moderasi 
beragama. Metodologi yang digunakan dalam penelitian 
ini adalah deskrepsitf kualitatif, dengan bentuk studi kasus. 
Sementara pengumpulan data dilakukan dengan kajian pustaka, 
wawancara, dan observasi nonpartisipan. Semua data yang 
masuk kemudian diklasifikasi dan diinterpretasi agar dapat 
dianalisis sesuai dengan konteksnya.

B.	 KEPENDUDUKAN DAN KEHIDUPAN BUDAYA
Kota Makassar pernah berganti nama menjadi Ujung 

Pandang pada tahun 1953 hingga tahun 2000. Di tahun 2018, 
penduduknya sekitar 1.459.000 jiwa. 

Etnis dominan di Kota Makasar adalah Bugis, Makassar, 
Mandar, Toraja, Jawa, dan Tionghoa. Makasar menjadi 
Kotamadya sejak masa kolonial (1906) dan menjadi kota 
terbesar kedua di luar Jawa di tahun 1920-an. Perang Dunia II 
telah merubah wajah Kota Makassar karena kepergian warga 
asing di tahun 1949 akibat nasionalisasi perusahaannya. Paska 
Indonesia merdeka, banyak orang berdatangan yang akhirnya 
mengubah wajah Kota Makassar menjadi kota metropolitan 
baru. Proses metropolitanisasi didukung oleh banyaknya 
universitas bergengsi, seperti Universitas Hasanuddin dan UIN 
Alauddin. Kota Makassar yang merupakan sebuah kota besar, 
menjadi pusat ekonomi paling strategis di Indonesia Timur, 



86    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

karena memiliki pelabuhan besar dan bandara internasional 
dengan jumlah penerbangan sangat padat. Ruas-ruas jalan pun 
mulai macet akibat volume kendaraan yang padat.

Meskipun sudah metropolitan akan tetapi sebagian 
masyarakat masih mempertahankan tradisi aslinya, salah satunya 
adalah masyarakat di Kecamatan Tallo. Menurut penggiat 
kebudayaan Puang Wulan, sebagian besar masyarakat Makassar 
Bugis masih menghargai tradisi atau budaya lama, meskipun 
sebagian sudah tidak menjalankannya secara utuh (Marwah, 
48 tahun, wawancara 7/10/2019; Puang Wulan, wawancara 
8/10/2019; Wahyuddin Halim, wawancara 16/10/2019) 

C.	 SEJARAH MAKASSAR BUGIS
Dokumen tertua tentang Makassar ada di dalam buku 

Prapanca Negarakertagama, sebagai bagian dari Majapahit. 
Sejarahnya dimulai dari Tallo dengan sebuah pelabuhan niaga 
kecil di bawah kekuasaan kerajaan Siang (Pangkajene). Kerajaan 
Tallo kemudian bersatu dengan Goa, melepaskan dari kerajaan 
Siang, dan menaklukkan kerajaan-kerajaan di sekitarnya. 

Islam masuk dengan hadirnya Abdul Ma’mur Tunggal 
atau Dato’ Ri Bandang dari Minangkabau 9/9/1605 yang 
mengislamkan Raja Goa ke XIV I, Mangarangi Daeng Manrabia 
dengan gelar Sultan Alauddin (1593 – 1639). Dia dibantu 
mangkubumi Malingka Daeng Manyori Daeng Manyori 
Karaeng Katangka. Setelah memeluk agama Islam, menggelar 
salat Jumat pertama tanggal 9/9/1607 di masjid Tallo dan di 
masjid Mangallekana di Somba Opu. 

Pasca Indonesia merdeka, Kota Makassar menjadi lebih 
ramai lagi karena migrasi dari pedalaman Sulawesi akibat 



Badan Litbang dan Diklat    87

kekacauan dan pergolakan, mulai dari pembantaian oleh 
Raymond Westerling di Pare-Pare, kekacauan gerombolan 
Andi Azis, PRRI/Permesta dan DI/TII akibat kebijakan pusat 
yang mengabaikan aspirasi daerah. Kala itu sedang terjadi 
pergolakan merata di seluruh Indonesia, baik di Sumatra, Jawa, 
Kalimantan, Sulawesi, Sunda Kecil (Nusa Tenggara dan Bali), 
maupun Maluku. 

Pada tahun 1961, penduduk Makassar mencapai 400 ribu 
jiwa dan lebih separuhnya adalah kaum urban dari berbagai 
wilayah Indonesia. Nama Kota Makassar pernah berubah 
menjadi Ujung Pandang dari kata “Jumpandang” sejak tahun 
1971. Nama ini hanya julukan dari masyarakat luar Kota 
Makassar yang mencerminkan kondisi di mana kaum urban 
jauh lebih banyak dari pada orang Makassar. Sementara berabad-
abad lamanya, masyarakat Sulawesi menyebutnya Makassar. 
Perubahan menjadi Ujung Pandang seperti menyingkirkan 
masyarakat Makassar dari tanah adatnya sendiri. Masyarakat 
Makassar mengubah kembali menjadi Kota Makassar tanggal 13 
Oktober 1999 berdasarkan PP Nomor 86 Tahun 1999; UU No. 
22 Thn 1999; UU No. 32 Thn 2004)

D.	 KEPERCAYAAN MASYARAKAT MAKASSAR BUGIS
Masyarakat Bugis-Makassar memang sudah memeluk Islam, 

namun sebagian masih mempertahankan sisa-sisa keyakinan 
pra Islam. Hal ini nampak, adanya pemeliharaan tempat-tempat 
keramat dan percaya dewa-dewa, makhluk halus, dan memuja 
nenek moyang yang disebut saukang/gaukang. Pemujaan 
dilakukan dengan membakar kemenyan/dupa, karena aroma 
dupa dipercaya sangat disukai roh-roh halus. Dalam pemujaan 



88    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

dewa, masyarakat Sulsel tidak memiliki tempat ibadah khusus, 
sehingga sembahyang atau upacara kurban dilakukan di tempat 
terbuka. Mereka memuja kalompoang (Makassar) atau arajang 
(Bugis) yang mengindikasikan percaya kekuatan arwah leluhur, 
karena dapat mendatangkan keselamatan anak cucu yang masih 
hidup, jika lalai memuja akan menimbulkan kutukan. Jadi posisi 
kalompoang adalah mediator antara mereka dengan nenek 
moyang dan penyatu ikatan emosional dengan leluhur. Pemujaan 
terhadap kalompoang atau arajang berkaitan dengan pemujaan 
terhadap gaukang, yaitu tempat sakral di mana ditemukan 
arajang (Thomas Gibson, 2009; Halilintar Latief, 2005; Puang 
Wulan (penggiat kebudayaan) 10/10/2019; Wahyuddin Halim, 
wawancara 16/10/2019).

Jejak kepercayaan masyarakat Sulsel dapat ditemukan pada 
kepercayaan towani-tolotang di Sidrap, patuntung di Kajang-
Bulukumba, dan aluk todolo Toraja. Untuk kepercayaan towani-
tolotang dan aluk todolo telah berafiliasi pada agama Hindu, 
meskipun secara teologis sebanrnya sulit disatukan. Sedang 
patuntung di tana toa Kajang, Bulukumba, telah berafiliasi ke 
agama Islam, meski syariat Islam cenderung tidak dijalankan. 
Sisa-sisa tradisi pra Islam yang masih eksis ini dilegitimasi dengan 
simbol Islam. Misalnya tradisi haji di gunung Bawakaraeng dan 
di Gantarang, Selayar. Kemudian terlihat juga pada komunitas 
bissu di Pangkep, Soppeng, dan Bone yang merupakan seniman 
dan pendeta. Mereka adalah pria bersifat kewanitaan (callabai) 
dan memiliki kesaktian serta peran vital dalam upacara ritual. 
Ia juga sebagai penjaga pusaka (arajang) di istana yang dihuni 
roh-roh leluhur dan dewata. Bissu memiliki bahasa sendiri 



Badan Litbang dan Diklat    89

untuk berkomunikasi dengan para dewata yang disebut bahasa 
torilangi (Halilintar, 2005).

Sebelum mengenal agama Islam mereka menganut 
kepercayaan yang ajarannya menekankan pada aspek 
keruhanian, kemudian menggunakan sistem kepercayaan 
monotheistik dengan sosok dewa yang tunggal. Sistem 
kepercayaan itu disebut attorioloang, berarti anutan leluhur. 
Religi orang Bugis-Makassar pra Islam tergambar di kitab I La 
Galigo, mengandung kepercayaan kepada suatu dewa tunggal, 
dengan beberapa nama, seperti: PatotoE (Dia penentu Nasib), 
Dewata SeuwaE (Tuhan yang Maha Esa), dan Turie A’ra’na (Yang 
memiliki kehendak mutlak). (Mappangara, Suriadi dan Irwan 
Abbas, 2003; Koentjaraningrat, 1995). 

E.	 KONSEP INDIVIDUAL DAN MODERASI BERAGAMA
Di Makassar, ada beberapa konsep diri secara individu yang 

dijaga dan dilestarikan. Pertama, Tau berarti Orang. Dalam 
budaya Makassar, tau jika bisa diartikan sebagai ‘orang’. Namun, 
dalam unsur metaforiknya, ada pada nilai yang terpendam. 
Antu nikanaya tau akrupa-rupai. Niak tau, tau tojeng. Niak tau 
poro tau Niak tau, akkanaji na tau. Maksudnya, manusia itu 
bermacam-macam. Ada manusia, benar-benar manusia. Ada 
manusia sekadar manusia. Ada manusia dikatakan manusia 
karena ia dapat berbicara. 

Kedua, Siri’ berarti harga diri. Siri’ adalah sebuah nilai 
yang sulit didefinisikan secara spesifik, sehingga hanya bisa 
dipahami secara sempurna oleh penganutnya. Ada metafora 
yang mengartikan siri sebagai pondasi kokoh orang Makassar. 
Siri Paccea rikatte, kontu ballak ia benteng, ia patongko, ia todong 



90    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

jari rinring. Terjemahannya: harga diri dan kesetiakawanan bagi 
kita, ibarat rumah ia adalah tiang, ia atap, ia juga dinding’. 

Ketiga, Pacce berarti iba. Secara makna, pacce berarti pedih 
atau perih. Kita memilih membantu orang yang kesulitan karena 
kita iba atau pacce. 

Keempat, Pangngalik berarti perasaan hormat. Artinya 
menghormati atau segan pada orang lain. Contoh kalimatnya 
bisa seperti: i katte tommo kupangngaliki, daeng. Artinya, cuma 
dirimu yang saya hormati. Ada juga sipangngaliki atau saling 
menghormati. Ajaran ini merupakan salah satu dari wujud 
sipakatau, saling menganggap manusia. Ada pesan yang selalu 
didengungkan para tetua seperti, punna erokko nipangngaliki, 
pangngaliki rong taua. Artinya, jika ingin dihormati, hormatilah 
orang terlebih dahulu. 

Kelima, Pangngadakkang berarti adat istiadat. Artinya 
menjadi ‘kebiasaan-kebiasaan’. Adat merupakan himpunan 
kaidah-kaidah sosial dan menjadi tradisi masyarakat, 
dimaksudkan untuk mengatur tata tertib masyarakat. Jika 
marah dan kurang sopan, maka orang Makassar berkata, tau 
tena pangadakkang anne. Artinya, orang tidak beradat (https://
lontar.id/6017/lima-konsep-hidup-orang-makassar/. Diakses 
8/10/2019, pukul 14.40 WITA ). 

Menguatnya Islamisme telah menyebabkan sebagian 
masyarakat meninggalkan tradisi lama, meski sebagian 
masih bisa ditemukan di Kecamatan Tallo. Dalam event-event 
keagamaan seperti Maulud dan Asyuro, masyarakat di kecamatan 
ini menghelat perayaan secara meriah. Dalam acara Maulid 
misalnya, pemerintah Kecamatan Tallo menjadikannya sebagai 



Badan Litbang dan Diklat    91

event menampilkan acara keagamaan berbalut tradisi. Setiap 
warga yang berpartispasi, akan membawa “Bakul Maulid” atau 
sajian makanan yang akan disedekahkan kepada masyarakat. 
Semua majelis taklim di Kecamatan Tallo, bahkan di seluruh 
Makassar melaksanakan acara khusus ini yang diakhiri dengan 
makan dan pulang membawa berkat. Sebagian warga rela 
menjual harta benda untuk modal menyiapkan Bakul Maulid 
tersebut. Bagi warga Kecamatan Tallo, tradisi maulid itu sangat 
penting, sehingga dari setiap kelurahan menyediakan makanan 
bawaan bakul dengan segala makanan dan pernak-perniknya. 
Begitu pula dengan momen perayaan hari Asyuro, masyarakat 
muslim Kecamatan Tallo menyiapkan bubur “Peca Sura” dan 
orang pintar akan membersihkan senjata pusakanya. Tradisi 
Asyura khas Makassar Bugis ini umumnya masih diterapkan 
di pinggiran kota, terutama di Kecamatan Tallo. Even Maulid 
dan Asyura itu dikembangkan pemerintah Kecamatan Tallo, 
karena di samping merupakan acara peringatan hari besar Islam, 
rupanya juga menjadi wadah untuk bertemu antara pemimpin 
dengan rakyatnya. Event yang seperti resmi diprakarsai Camat 
ini sudah berjalan 5 tahun terakhir. 

Di Kecamatan Tallo terdapat makam para raja Goa Tallo yang 
selalu ramai dikunjungi orang di bulan tertentu. Makam-makam 
itu diselimuti kain putih dan sekitar pusaranya dikeramik yang 
digunakan berdoa pengunjung dan baca al-Qur`an. Pada saat 
tertentu seperti akan hajatan temanten, mereka ziarah kubur, 
mengirim doa agar hajatannya berjalan lancar dan kehidupan 
suami isteri dapat mawaddah wa rahmah (Marwah, wawancara 
8/10/2019).



92    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

Munculnya kesadaran beragama sebagai reaksi 
mengentalnya eksklusifitas keagamaan yang mengakibatkan 
ruang pertemuan lintas iman cenderung ditabukan, sehingga 
melahirkan kelompok-kelompok kerja sama antariman yang 
digerakkan berbagai jaringan diskusi pemuda, baik yang bersifat 
nasional maupun lokal. Jaringan itu diantaranya adalah Jaringan 
Gusdurian, Lembaga Advokasi LAPAR, Gen-Peace, Mahabbah 
Institute, Jalin-Harmoni, Persaudaraan Lintas Iman (PLI) dsb. 
Diks Pasande, mengatakan ada sekitar 30 kelompok penggiat 
kerukunan lintas iman dan moderasi beragama. Munculnya 
gerakan lintas iman dan moderasi beragama ini di pengaruhi 
jejaring dari luar Makassar. Misalnya, Peace Generation 
(Bandung) yang pernah melakukan kegiatan di Kota Makassar. 
Gerakan forum masyarakat lintas iman yang diinisiasi para 
aktivis dan cendikiawan muda ini telah menjadi budaya pop 
atau sebagai trend, karena gerakan ini muncul sebagai kesadaran 
akan keragaman keberagamaan. Forum-forum lintas iman ini 
membuka wacana diskursus baru dalam menghadapi dinamika 
keberagamaan masyarakat. (Syamsul Arif Galib (Aktivis 
Mahabbah Inst.), Wawancara 10/10/2019) 

F.	 HUBUNGAN ANTAR ETNIS DAN UMAT BERAGAMA
Sebagai kota besar dengan penduduk padat dan pluralitas 

yang tinggi, sehingga memiliki potensi konflik yang tingggi 
pula. Secara umum hubungan antaretnis cukup baik, meskipun 
pernah terjadi beberapa kali kekerasan terhadap etnis Tionghoa, 
seperti terjadi di tahun 1990-an di daerah Pecinan. Ruko-ruko 
dan rumah milik warga keturunan Tionghoa dibakar dan dijarah 
masyarakat. Kekerasan besar terjadi di tahun 1997 yang diawali 



Badan Litbang dan Diklat    93

dengan pembunuhan anak perempuan seorang dosen IAIN 
Alauddin Makassar yang baru pulang mengaji oleh oknum 
Tionghoa pengidap gangguan jiwa. Seketika itu berefek pada 
amuk massa dan tindakan anarkis terhadap warga keturunan 
Tionghoa. Kejadian berulang Mei 1998 akibat pengaruh 
kerusuhan 12-14 Mei 1998 di Jakarta. Setelah tahun 2000, situasi 
kembali kondusif, konflik antara pribumi dengan keturunan 
Tionghoa tidak pernah terjadi lagi dan hubungan di antara 
keduanya kembali harmonis (Syamsurizal, Sabara, dan Saprila, 
wawancara 17/10/2019).

Hubungan antarumat beragama secara umum juga baik, 
meskipun pernah terjadi persekusi terhadap umat Kristen 
di Makassar di kisaran akhir tahun 1990-an hingga 2000-an. 
Persekusi ini merupakan imbas konflik Ambon dan Poso. 
Peristiwanya adalah sweeping KTP dan syahadat di jalan-jalan. 
Kendaraan yang lewat dihentikan dan orang dalam kendaraan 
tersebut diminta untuk bersyahadat atau menunjukkan KTP-nya. 
Jika didapati ber-KTP Kristen, mereka pukuli. Tetapi kejadian itu 
tidak berlangsung lama, hanya sekadar reaksi konflik agama di 
daerah lain. Kasus lainnya adalah “pelemparan Gereja” beberapa 
bulan lalu. Pelakunya hanyalah oknum bukan atas nama umat 
agama tertentu. Ketika terjadi, tokoh masing-masing agama 
cepat tanggap untuk menyelesaikannya, sehingga tidak berlarut-
larut. Persoalan umum yang sering terjadi adalah permasalahan 
mengenai pendirian tempat ibadah semua agama, yang bersifat 
sementara dan akhirnya teratasi melalui pendekatan kearifan 
lokal dan musyawarah. Semua lini dan aspek kehidupan 
beragama berjalan normal dan terkendali tanpa gangguan 
berarti. Di samping itu telah terjadi kerja sama aktif lintas iman 



94    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

yang menunjukkan adanya katup-katup sosial yang bekerja 
aktif dalam membangun kehidupan beragama yang moderat, 
rukun dan harmonis oleh kalangan tokoh dan pemuda lintas 
iman. Eskalasi kekerasan terhadap nonmuslim dalam skala besar 
tidak pernah terjadi (Usman Sofyan dan Asnawi, Wawancara 
17/10/2019); Darwis Muhdina, 2015; Sabara dan Diks Pasande, 
wawancara 8/10/2019).

Upaya menciptakan kerukunan umat beragama yang lebih 
baik memerlukan perhatian dari berbagai pihak, baik tokoh 
agama dan masyarakat, pemerintah derah, kaum muda dan 
segenap lapisan masyarakat. Merekapun telah bersinergi dalam 
melaksanakan program kerukunan antarumat beragama, 
utamanya oleh FKUB dan jarigam forum lintas iman. Kerukunan 
antarumat beragama diwujudkan melalui toleransi aktif dengan 
berbagai kegiatan bersama, mendukung dan merawat serta 
merayakan perbedaan. Perbedaan bukan penghalang hidup 
berdampingan dan rukun dalam bingkai persaudaraan dan 
persatuan, yang dinamis, humanis, dan demokratis (Arif Ghalib, 
wawancara 8/9/2019; Diks Pasande, wawancara 7/9/2019).

Relasi yang baik antarumat beragama, khusus antara Islam 
dan Kristen diceritakan oleh Elroy Manorbo, mahasiswa STT 
INTIM Makassar asal Manokwari Papua Barat. Hubungan 
antara warga Jalan Baji Daka yang dominan muslim, tempat STT 
INTIM berada dengan seluruh civitas akademika STT INTIM 
terjalin sangat baik. Mahasiswa STT umumnya kos di wilayah 
Baji Daka dan bergaul dengan cukup baik dengan masyarakat 
sekitar. Relasi mahasiswa STT yang notabene adalah calon-
calon pendeta bergaul tanpa jarak dengan masyarakat sekitar. 



Badan Litbang dan Diklat    95

Hubungan harmonis juga tampak nyata dalam acara-acara yang 
diadakan masyarakat Baji Daka, di mana mahasiswa STT dan 
segenap civitas akademikanya selalu diundang. Selama ia menjadi 
mahasiswa STT mulai dari S1 hingga saat ini S2 ia telah 7 tahun 
tinggal dan hidup bersama dengan masyarakat Baji Daka, dan 
tidak pernah dipandang sebagai orang berbeda. Diskriminasi 
tak pernah sekali pun ia rasakan, meski ia berasal dai etnik dan 
agama yang berbeda. Elroy menyimpulkan bahwa hubungan 
antarumat beragama sangat harmonis (Elroy Manorbo, Sabara, 
dan Diks Pasande, wawancara 13/10/2019).

 
Peneliti sedang selfi usai wawancara dengan para penggiat 

kerukunan (IJABI/Jalin Harmoni, Persaudaraan Lintas Iman, 
dan Anak Bangsa Ibstitut) Kota Makassar di sebuah rumah kopi, 
tentang intoleransi, hubungan antar dan intern umat beragama, 
peluang dan tantangan moderasi beragama di Kota Makassar.

Modal sosial penunjang terwujudnya tatanan moderasi 
beragama dan kerukunan antarumat beragama di Makassar oleh 
maraknya kelompok-kelompok jaringan lintas iman, ternyata 



96    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

kalangan muda intelektual yang disupport tokoh dan intelektual 
kalangan tua lintas agama. Menurut Pdt. Dr. Diks Pasande, dosen 
STT INTIM hal ini menunjukkan bahwa semangat toleransi aktif, 
kerukunan dan moderasi beragama cukup tinggi, khususnya di 
kalangan muda. Menurut Diks saat ini terdapat sekitar 30-an 
kelompok lintas iman yang sering melakukan kegiatan bersama. 
Pdt. Diks sendiri adalah inisiator sekaligus penasehat di salah 
satu kelompok tersebut yaitu Persaudaraan Lintas Iman (PELI) 
(Pendeta Diks Pasande, Sabara dan Elroy Manorbo, wawancara 
10/10/2019).

G.	 HUBUNGAN INTERN UMAT BERAGAMA
Kerukunan intern umat beragama di Makassar secara 

umum boleh dikatakan sudah cukup baik, meskipun terjadi 
persekusi terhadap salah satu kelompok intern umat Islam 
secara musiman. Umat Islam apapun mazhab fikihnya, bebas 
menjalankan ibadah sesuai keyakinan dimilikinya tanpa saling 
mengganggu, kecuali pada komunitas Syi’ah. Friksi dan benturan 
sebagai bentuk tantangan moderasi beragama terjadi antara 
sebagian muslim Sunni-Syiah sudah terjadi 10 tahun terakhir. 
Gerakan anti-Syi’ah oleh kelompok intoleran di Makassar sangat 
bergemuruh, meskipun 4 tahun terakhir telah mereda dan 
tinggal penentangan terhadap kegiatan Asyura saja. Kekalahan 
ekstremis Suriah dan koalisi Arab Saudi sangat berpengaruh 
terhadap semangat gerakan amti Syi’ah. Diantara kelompok 
intoleran dan anti-Syi’ah tersebut adalah Lembaga Pengkajian 
dan Penelitian Islam (LPPI) Makassar pimpinan Ustaz Said 
Samad, Lembaga Pemburu Aliran Sesat (LEPAS), Front Pembela 
Islam (FPI), Laskar Al-Qalam dan sebagainya. Gerakan anti-



Badan Litbang dan Diklat    97

Syiah menguat utamanya menjelang peringatan Asyura yang 
menjadi seperti ibadah rutin tahunan (Sabara, Mukhsin dan 
Wahyuddin Halim, wawancara 17/10/2019).

Sejak tahun 2012 peringatan Asyura komumitas Syiah di 
Makassar selalu berupaya untuk digagalkan, bahkan tahun 
2013 terjadi penyerangan terhadap peringatan Asyura yang 
mengakibatkan seorang penganut Syiah terluka. Pada saat 
peringatan Asyura 2015 hampir terjadi konflik antara yang pro 
dan anti-Syi’ah, namun berhasil diredam pihak kepolisian. Pada 
tahun berikutnya, yaitu tahun 2016 umat Syiah di Makassar tidak 
bisa melaksanakan acara peringatan Asyura karena ancaman 
pembubaran paksa oleh kelompok intoleran. Begitupun pada 
tahun 2017 ketika IJABI berencana melaksanakan peringatan 
Asyura di Hotel Clarion Makassar akhirnya dibatalkan pihak 
hotel dan kepolisian karena ancaman dari kelompok intoleran 
itu. Keesokan harinya kelompok ABI melaksanakan peringatan 
Asyura di Hotel Clarion, sementara acara berlangsung 
terjadi penyerangan oleh intoleran hingga acara yang sedang 
berlangsungpun dipercepat penutupannya (Sabara, dan Syamsul 
Arief Ghalieb, wawancara 8/10/2019).

Tahun 2018 terjadi penyerangan terhadap sekertariat IJABI 
Sulsel di Tamalanrea Makassar oleh kelompok intoleran anti-
Syiah ketika acara peringatan Asyura. Puncak dari gerakan anti-
Syiah intoleran di Makassar terus bergemuruh karena mendapat 
dukungan dari Komisi E DPRD provinsi, Pemerintah Provinsi 
dan pemerintah Kota Makassar. Sekertaris Daerah Provinsi 
Sulawesi Selatan tertanggal 12 Januari 2017 No. 450/0224/B 
menerbitkan surat edaran yang ditandatangani H Abdul Latif, 
ditujukan kepada; para bupati/wali kota Se-Sulsel, Kakanwil 



98    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

Kemenag Sulsel, MUI dan Ormas Islam di Sulsel dan komponen 
Masyarakat Islam dengan perihal mewaspadai dan mengantisipasi 
penyebaran aliran Syiah. Surat tersebut sebagai tindak lanjut 
dari surat Komisi E DPRD Sulsel Nomor: 64/Ko.E/DPRD/
X2016, perihal Risalah RDP Komisi E DPRD Provinsi Sulawesi 
Selatan. Isi Surat Edaran itu adalah: 1) melakukan Pengawasan 
dan kajian-kajian yang melibatkan Kementerian Agama, MUI 
serta pihak-pihak terkait tentang ajaran Syi’ah yang meresahkan 
masyarakat; 2) memantau perkembangan, situasi dan kondisi 
penyebaran ajaran Syi’ah dan mengidentifikasi ormas-ormas 
yang membawa paham Syiah; 3) Kanwil Kementerian Agama, 
Majelis Ulama Sulawesi Selatan dan Ormas Islam hendaknya 
memberikan pembekalan para dai untuk mengantisipasi 
berkembangnya ajaran Syiah; 4) komponen Masyarakat 
dapat melakukan pembinaan dan pengawasan dengan tidak 
melakukan tindak kekerasan (Surat Komisi E DPRD Sulsel No. 
64/Ko.E/DPRD/X2016; Sekda Provinsi Sulsel SE 12 Januari 2017 
No. 450/0224/B).

Berdasarkan surat edaran Pemerintah Provinsi Sulawesi 
Selatan itu Pemerintah Kota Makassar menindaklanjutinya 
dengan menerbitkan surat edaran serupa yang ditujukan 
kepada para Camat di Kota Makassar. Surat edaran tersebut 
ditandatangani Sekertaris Kota Makassar, M. Ansar atas nama 
Wali Kota Makassar. Surat bernomor 400/402/Kesra/IX/2019 
tertanggal 9 September 2019 itu berisi Himbauan Mewaspadai 
dan Mengantisipasi Penyebaran Syiah. Surat tersebut berisikan 
3 poin yaitu; 1) menghimbau kepada masyarakat untuk 
waspada agar tidak terpengaruh dengan paham dan ajaran 
Syiah; 2) tidak memberikan peluang penyebaran paham Syiah 



Badan Litbang dan Diklat    99

yang menimbulkan keresahan masyarakat dan mengancam 
keutuhan NKRI; 3) agar bertindak tegas dalam menangani 
aliran menyimpang karena tidak termasuk dalam kebebasan 
beragama tetapi penodaan agama. Dengan adanya surat tersebut 
menunjukkan bahwa telah ada intervensi pemerintah terkait 
dengan persitegangan Sunni-Syiah di Makassar. Pemerintah Kota 
dan Provinsi menjadi terlihat seperti pemerintah telah masuk 
angin tentang empat kesepakatan dasar kehidupan kebangsaan 
(Surat No. 400/402/Kesra/IX/ 2019; Sabara, Syamsuriza, Saprila, 
Usman Sofyan dan Asnawi wawancara 16/10/2019).

Persekusi terhadap komunitas Syi’ah ini seperti menjadi 
ibadah rutin tahunan di bulan Asyura, mirip ibadah tahunan 
Idzul Adha, Idzul Fitri atau Natal. Jika di bulan Asyura itu 
komunitas Syi’ah berusaha melawan lupa dengan memperingati 
dan mengenang kepedihan Ahlulbait karena dibantainya 
Imam Hussain bersama anak dan kemenakanya sebanyak 36 
orang dan 40 orang pengikutnya di Karbala, maka komunitas 
anti-Syi’ah seperti hendak mengulang kezaliman Yazid bin 
Muawiyah di era modern ini, dengan mempersekusi komunitas 
Syi’ah di bulan Asyura itu. Tindakan intoleran dan kedhaliman 
dalam pembantaian Karbala itu dalam versi modern oleh anti-
Syi’ah intoleran ini mendapat legitimasi Pemerintah Provinsi 
Sulawesi Selatan dan Pemerintah Kota Makassar. Hal ini analog 
dengan Ibnu Ziyad komandan pembantaian Imam Hussaein 
yang malah mendapat penghargaan dari Yazid bin Mu’awiyah 
setelah melakukan tugasnya dengan baik dan sukses. Pemerintah 
Provinsi dan Pemerintah Kota Makassar ini tidak menyadari 
bahwa ia telah terperangkap oleh tindakan kalangan anti-Syi’ah 
intoleran sehingga merusak empat kesepakatan dasar kehidupan 



100    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

kebangsaan yang mestinya harus dijaga dan menjadi jaminan 
bagi semua umat beragama menjalankan keyakinan dan ajaran 
keagamaan yang diyakininya, termasuk mazhab-mazhab yang 
disepakati umat Islam sedunia.

Selain Syiah, kelompok lain yang ajek mendapatkan persekusi 
dan intimidasi adalah Ahmadiyah. Kelompok Ahmadiyah telah 
ada sejak tahun 1953 di Kota Makassar dan sejak tahun 2006 
kerap mengalami persekusi. Pada tanggal 20 Juni 2008 massa FPI 
menyerang sekertariat Ahmadiyah di Jalan Anuang Makassar. 
Kedatangan massa FPI disambut barikade ratusan kepolisian, 
hingga terjadi ketegangan saat polisi melarang massa FPI masuk 
ke dalam sekretariat Ahmadiyah. Setelah melakukan negosiasi, 
perwakilan massa FPI diizinkan masuk untuk menempelkan 
tulisan ‘Disegel FPI Sulsel’ di kaca jendela sekretariat Ahmadiyah 
(Sabara dan Syamsurizal, wawancara 17/10/2019).

Tahun 2011, tepatnya pada hari Minggu 14 Agustus 2011 
adalah puncak dari persekusi terhadap Jemaat Ahmadiyah 
di Makassar oleh kelompok intoleran Front Pembela Islam 
(FPI).   Puluhan massa FPI menyerang gedung sekretariat 
Jamaah Ahmadiyah Indonesia (JAI) di jalan Anuang, Makassar. 
Massa FPI sebelumnya berkonvoi hendak merazia sejumlah 
rumah kost dan hotel-hotel di Makassar yang dicurigai sebagai 
tempat mesum. Sepulang dari razia itu, massa FPI singgah 
di sekretariat JAI dan menyerbu masuk ke dalam ruangan. 
Massa FPI memecahkan kaca-kaca di ruangan sekretariat JAI 
dan memukuli dua anggota Lembaga Bantuan Hukum (LBH) 
Makassar, yakni Farid Wajdi dan Alexander Labobar yang 
datang ke TKP. JAI selama ini menjadi mitra advokasi dari LBH 
Makassar. Polisi di TKP sempat dorong-dorongan dengan massa 



Badan Litbang dan Diklat    101

FPI dan Kasat I Reskrim Polrestabes, AKBP Ahmad Maryadi 
sempat terjatuh. Pimpinan aksi FPI, yakni Abdurrahman 
diamankan dan diperiksa Polrestabes Makassar (Sabara dan 
Syamsurizal, wawancara 17/10/2019).

Diantara sesama kelompok puritan di Makassar kerap 
pula terjadi ketegangan, misalnya antara kelompok Salafy dan 
Wahdah Islamiyah. Tahun 2002 Ustaz Zulkarnain pimpinan 
Salafy di Makassar mengadakan ceramah umum tentang 
kesesatan Wahdah Islamiyah. Polemik antara kedua kelompok 
yang sejatinya beraras pada paradigma keislaman yang sama 
berlanjut bahkan masuk ke ranah media sosial. Kelompok Salafi 
menyebut Wahdah Islamiyah telah keluar dari pakem manhaj 
Salafus Saleh. Sebaliknya Wahdah menyebut Salafy menuduh 
bahwa Salafi yang telah keluar dari koridor manhaj Ahlussunnah 
wal Jamaah (Sabara dan Syamsurizal, wawancara 17/10/2019). 
Persoalanya tidak diketahui bagaimana penyelesainnya, pihak 
Wahdah tidak bersedia memberikan keterangan. 

H.	 TANTANGAN MODERASI BERAGAMA (MUNCULNYA 
KELOMPOK INTOLERAN DAN RESPONYA)
Hari-hari terakhir ini kita disuguhi fakta mencengangkan 

mengenai kaum muda muslim di Makassar. Ada data 
yang menggembirakan, saat yang sama mencemaskan. 
Menggembirakan, karena data-data tersebut menyebutkan 
ghirah keberislaman kaum muda meningkat tajam. Sebaliknya, 
mencemaskan karena ghirah keagamaan bergeser secara pasti ke 
arah intoleransi, dan eksklusifistik. Semarak ghirah keislaman 
kaum muda dibuktikan keinginan besar berhimpun dalam 
organisasi kepemudaan berbasis agama. Di sekolah menengah 



102    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

pertama dan atas muncul rohaniawan Islam (rohis), yaitu satu 
organisasi siswa yang berkiprah dalam soal keislaman. Tempat 
itu menjadi arena untuk berbagai aktivitas keislaman. Di kampus, 
bermunculan organisasi berbasis Islam, selain organisasi Islam 
yang sudah ada sebelumnya. Selain itu, Lembaga Dakwah 
Kampus (LDK) juga mulai marak kembali. Kalangan muda 
muslim terdidik ini tidak hanya berhimpun dalam organisasi 
dan beraktivitas sekadar menyemarakkan syiar Islam, namun 
juga aktif melakukan diskusi dan kajian. Kajian-kajian mereka 
tidak sebatas persoalan umat Islam dalam negeri, namun juga 
melampaui batas-batas negara. Mereka dengan lancar dan 
lantang membincangkan persoalan negara-negara muslim 
lainnya. Bersamaan dengan itu, data, dan fakta mencemaskan 
muncul ke permukaan. Beberapa penelitian menyebutkan, 
ghirah keagamaan tersebut beriringan dengan ekstremisme 
(Wahyuddin Halim, Mukhsin, Sabara, Syamsuriza dan Saprila, 
wawancara 16/10/2019).

Penelitian Balai Litbang Agama Makassar menunjukkan 
bahwa ghirah keagamaan kalangan muda terpelajar ini mulai 
menggeser paham keagamaan Islam inklusif menjadi lebih 
eksklusif, dari paham moderat menjadi ekstrem dan fanatisme 
buta. Kecenderungan melakukan tindakan kekerasan atas nama 
agama mengendap dalam pikiran kaum muda muslim tersebut. 
Ghirah Keislaman seharusnya bermakna positif, yaitu semangat 
menegakkan Islam dalam menjalankan ajaran Islam dengan 
sungguh-sungguh. Dalam batas-batas tertentu, makna semacam 
ini bisa mendorong perasaan cinta terhadap agama berlebihan 
sehingga mendorong sumbu-sumbu kekerasan beragama 
(Sabara, Syamsuriza dan Saprila, wawancara 16/10/2019).



Badan Litbang dan Diklat    103

Tantangan moderasi beragama juga datang dari beberapa 
forum/kelompok kecil tetapi didukung media sosial yang massif, 
sehingga mampu mengkapitalisasi dukungan umat Islam. Salah 
satunya adalah Forum Umat Islam Sulawesi Selatan (FUISS) 
yang berujuk rasa di depan gedung DPR Daerah Provinsi 
Sulawesi Selatan dan menuntut agar DPRD menggodok dan 
melahirkan peraturan daerah yang dapat digunakan untuk 
membubarkan Ahmadiyah. Mereka mengancam meratakan 
masjid Jemaat Ahmadiyah di Jalan Anuang Makassar jika 
pemerintah daerah tidak memenuhi tuntutan pembubaran 
aliran yang dianggap sesat menyesatkan itu. Salah satu organisasi 
yang tergabung dalam FUISS juga mengancam jika pemerintah 
tidak membubarkan Ahmadiyah, maka FPI bersama anggota 
FUISS lainnya akan membubarkan Ahmadiyah. Forum yang 
terdiri atas 18 organisasi Islam ini menuntut pembubaran 
Ahmadiyah karena dianggap sesuai dengan fatwa MUI, bahwa 
Ahmadiyah adalah aliran sesat dan adanya SKB 3 Menteri, yaitu 
Menteri Agama, Menteri Dalam Negeri dan Kejaksaan Agung. 
Dari isi tuntutan itu, FUISS sedang menunjukkan dirinya 
sebagai kelompok bodoh yang tak paham fatwa MUI dan SKB 3 
Menteri tentang Ahmadiyah. Sebab dalam fatwa MUI dan SKB 3 
Menteri tidak memerintahkan pembubaran Ahmadiyah. Mereka 
berusaha menyampaikan aspirasi dan berharap anggota DPRD 
dan Pemerintah Daerah juga ikut bodoh seperti dirinya.

Tantangan moderasi juga muncul dalam beberapa bulan 
terakhir, tepatnya hari selasa, 30 Juli 2019, Dasad Latif, ustadz 
sekaligus dosen Ilmu Komunikasi Unhas, mengunggah video 
pernyataan bersama terkait dengan  penutupan restoran yang 
mengelola daging babi di Mall PIPO Makassar. Penutupan 



104    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

ini dimotori Aliansi Jaga Moral Makassar (Ajamomak) yang 
didukung pemuka agama. Tidak hanya penutupan restoran, 
tetapi juga ada aksi razia sejumlah buku yang katanya berbau 
komunisme oleh Brigade Muslim Indonesia (BMI) di Toko 
Gramedia Trans Studio Mall Makassar. Kemudian pada Senin, 
29 Agustus 2019 asrama Papua diserang dengan lemparan batu 
dan botol yang merusak pintu dan kaca-kaca jendela. Ormas 
ini juga melepaskan anak panah yang mengakibatkan satu 
mahasiswa terluka (Mukhsin, Sabara, Syamsuriza dan Saprila, 
wawancara 16/10/2019).

Jalin Harmoni Sulsel memandang bahwa kasus-kasus 
tersebut tidak berdiri sendiri, tetapi terangkai dalam satu 
gelombang peningkatan pemaksaan dan kekerasan yang 
harus diwaspadai. Mestinya Pemerintah Daerah khususnya 
Pemprov Sulawesi Selatan dan Pemerintah Kota Makassar 
mengambil langkah menyikapi ekstremisme dan meningkatnya 
kasus intoleran. Faktanya pemerintah membiarkan dan malah 
terlibat di dalamnya, seperti terlihat jelas dalam kasus intoleransi 
oleh ekstremis terhadap komunitas Syi’ah. Jalin Harmoni Sulsel 
menggaris bawahi bahwa sikap kebencian dan permusuhan 
kepada kelompok lain telah semakin mengkhawatirkan, seperti 
dicatat diberbagai penelitian dan survey berbagai lembaga. 
Jalin Harmoni merasa harus memberi pesan tegas bahwa sikap 
intoleransi dan ekstremisme tidak bisa dibiarkan. Kebijakan yang 
memperlihatkan keterlibatan pemerintah harus ditarik kembali. 
Pemerintah tidak boleh seperti sekumpulan penguasa yang 
tidak paham empat kesepakatan dasar kehidupan kebangsaan, 
yaitu tidak ngerti menjaga nilai-nlai Pancasila, tidak ngerti 
cara mengimplementasikan UUD ’45, khususnya pasal 29 dan 



Badan Litbang dan Diklat    105

kebebasan ekspresi beragama dan menjalankannya, tidak ngerti 
bagaimana cara menjaga NKRI dan implementasi Bhineka 
Tunggal Ika. Benar-benar menyedihkan ketika ketidakpahaman 
itu terjadi pada kalangan birokrasi pemerintah. (Diks Pasande, 
Sabara, Syamsurizal, dan Muksin, wawamcara 16/10/2019)

Dengan melihat situasi ini, Jalin Harmoni Sulsel membuat 
pernyataan:
1.	 Mengecam keras semua aksi intoleransi berupa tindakan 

kekerasan dan pemaksaan yang dilakukan kepada pemeluk 
agama apapun dan kelompok minoritas Hak merasa aman 
dan hak untuk beribadah adalah hak dasar bagi setiap 
Warga Negara Indonesia sesuai dengan amanat konstitusi 
UUD 1945 pasal 29 ayat 2 dan pasal 28E tentang HakAsasi 
Manusia. Oleh karenaitu, segala kebijakan yang melanggar 
hak-hak tersebut tidak dapat diterima.

2.	 Mendesak aparat penegak hkum untuk memusatkan 
kebijakan pada penegakan hak konstitusi warga negara, 
dan karenanya tidak ragu dan tidak takut pada kelompok 
manapun yang melakukan pemaksaan dan kekerasan serta 
melanggar hak-hak.

3.	 Mendesak pemerintah provinsi dan pemerintah Kota 
Makassar untuk tidak mengeluarkan Surat Edaran yang 
dapat menyebabkan intoleransi keagamaan serta tidak 
melakukan pembiaran terhadap berbagai tindakan 
intoleransi yang terjadi.

4.	 Mengajak para pemuka agama untuk mengambil 
kepemimpinan aktif dalam memperkuat tali persaudaraan 
sebangsa di antara kelompok umat beragama, terutama di 



106    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

tingkatan akar rumput; bahu membahu menjaga bangsa ini 
pada nilai-nilai keberagaman dalam

5.	 Mengajak masyarakat untuk dapat menyikapi persoalan 
ini dengan bijak, tidak mudah terprovokasi oleh sentimen-
sentimen kebencian dan permusuhan, namun juga secara  
aktif bertindak dan tidak diam saat terjadi ketidakadilan dan 
penindasan (Aliansi Jalin Harmoni Makassar, 15 September 
2019).
Jalin Harmoni Sulsel merasa bahwa akhir-akhir ini nilai-

nilai kearifan terasa dikikis, dan masyarakat dikorbankan 
dengan banjirnya gagasan kebencian kepada kelompok yang 
berbeda, baik yang menjadi  silent majority  maupun pelaku 
tindakan intoleransi. Semuanya adalah korban dari paham 
yang mengajarkan kebencian dan permusuhan, mengebiri nilai-
nilai kebersamaan dan persatuan dalam keberagaman. Sudah 
saatnya warga bangsa yang cinta Indonesia menghidupkan 
kembali nilai-nilai Pancasila sebagai nafas bangsa Indonesia 
dalam membangun kehidupan bersama. Sudah saatnya warga 
negara yang cinta perdamaian dan kesatuan bangsa lebih lantang 
menyuarakan kehendak dan cita-citanya untuk bangsa yang adil, 
makmur dan sentosa (Diks Pasande, Sabara, Syamsurizal, dan 
Muksin, wawancara 16/10/2019).

I.	 PELUANG MODERASI BERAGAMA (KEARIFAN LOKAL 
PENDORONG MODERASI DI MAKASSAR)
Makassar adalah kota metropolis baru yang terus tumbuh 

menjadi pusat perekonomian dan perdagangan sangat penting 
di Indonesia timur. Sebagai kota metropolis, keragaman etnis, 
bahasa, tradisi, agama dan paham keagamaan juga semakin 



Badan Litbang dan Diklat    107

meningkat. Kaum intelektual dan cendekiawanpun semakin 
banyak dalam berbagai displin ilmu. Begitupun keberagamaan 
masyarakat juga semakin mengalami fragmentasi yang 
ditunjukan dengan banyaknya lembaga pendidikan tinggi, 
ormas keagamaan dan berbagai LSM. Dari yang sangat toleran 
hingga yang tidak toleran dan ekstremis. Konsekuensinya adalah 
munculnya banyak kelompok keagamaan yang memandu 
kehidupan beragama masyarakat Kota Makassar, bukan hanya 
ormas NU dan Muhammadiyah. Di luar kedua ormas itu ada Al 
Khairat, DDI, Wahdah Islamiyah, IJABI, JAI dan masih banyak 
kelompok keagamaan kecil-kecil yang dipandang tidak masuk 
dalam kelompok yang disebut, tetapi kencang dalam berita media 
sosial (Sabara, Syamsuriza dan Saprila, wawancara 16/10/2019).

Melihat kondisi sosial keagamaan yang sedemikian rupa, 
maka nilai kearifan lokal memiliki relevansi praktis jika 
kearifan tersebut senantiasa menjadi rujukan dalam mengatasi 
setiap problem dalam dinamika kehidupan sosial. Terutama 
dalam mengelola keragaman yang sangat rentan menimbulkan 
konflik horisontal. Eksistensi nilai kearifan lokal telah diuji 
operasionalisasinya dalam kehidupan sosial yang plural dan 
dinamis. Secara empiris nilai kearifan lokal yang tumbuh dan 
berkembang pada masyarakat Makassar sudah teruji manfaatnya, 
dalam membingkai realitas sosial masyarakat Makassar yang 
heterogen. Meski Makassar adalah kota metropolitan baru 
dengan segala problematikanya, ternyata nilai kearifan lokal 
setidaknya masih berkontribusi besar dalam membangun 
masyarakat Kota Makassar sebagai masyarakat yang berbudaya.

Diantara efektivitas kearifan lokal adalah membangun 
kehidupan keberagamaan yang rukun dan harmonis. 



108    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

Keberadaan kearifan-kearifan lokal yang memiliki peran 
signifikan dalam kontribusinya dalam membangun hubungan 
antarumat beragama yang harmonis. Oleh karena itu, eksistensi 
kearifan lokal mendapat perhatian untuk dikembangkan dalam 
upaya menjaga kerukunan hidup umat beragama. Budaya 
lokal masyarakat Bugis Makassar telah banyak memberikan 
sumbangan, inspirasi dan kontribusi dalam menjaga kerukunan 
hidup antarumat beragama di Makassar (Pendeta Diks Pasande, 
wawancara 8/10/2019).

Salah satu kearifan lokal orang Bugis-Makassar adalah Siri’ 
yang secara harfiah bermakna rasa malu, harga diri atau harkat 
martabat kemanusiaan. Secara operasional, pemaknaan terhadap 
siri’ berfungsi sebagai motivasi, kontrol sosial, dan dinamisator 
sosial melalui rasa tanggung jawab kemanusiaan yang hadir. 
Karena siri’ adalah perlambang harga diri dan martabat, maka 
hal tersebut harus diperjuangkan melalui prestasi, kerja keras 
serta komitmen bersama dalam membangun kemaslahatan 
bersama, yang jika gagal berimplikasi pada rasa malu yang amat 
mendalam. 

Martabat dan harga diri satu paket dengan dukungan rasa 
Pesse (Bugis) atau Pacce (Makassar) yang harfiahnya bermakna 
pedih. Pacce adalah perasaan turut merasakan kepedihan orang 
lain juga sebagai kepedihan dirinya. Secara sosiologis, pace atau 
pesse memiliki makna solidaritas terhadap orang lain sebagai 
partisipasi sosial dalampri kehidupan bersama, karena penilaian 
harga diri datang dari hngkungan sosial. Pace adalah hadir saat 
rasa iba ketika melihat sesama manusia mengalami penderitaan 
atau tekanan atas perbuatan orang lain atau sejenisnya. Siri’ 
dan Pacce adalah dua sikap moral yang menjaga stabilitas 



Badan Litbang dan Diklat    109

dan kohesivitas sosial yang berimplikasi padap embangunan 
masyarakat yang damai dan harmonis (Wahyuddin Halim, 
wawancara 16/10/2019).

Secara operasional konsep siri’ dan pace terimplimentasi 
dalam membentuk sikap moderasi dalam kehidupan sosial 
demi tegaknya martabat kemanusiaan melalui solidaritas 
dalam kebersamaan meski dengan keragaman. Terkait dengan 
moderasi beragama, siri’ dan pacce’ menjadi salah satu inspirasi 
dalam membangun kerja sama lintas iman. Hal ini sebagaimana 
dituturkan oleh Nur Annisa, ketua Persaudaraan Lintas 
Iman (PLI) Makassar yang mengatakan bahwa pengakuan 
martabat kemanusiaan melalui ikatan solidaritas kemanusiaan 
menjadi salah satu inspirasi bagi dia dan kawan-kawannya 
untuk membentuk jaringan persaudaraan tanpa dibatasi oleh 
sekat-sekat iman. Manusia pada dasarnya adalah bersaudara 
(saribattang), sehingga latar belakang etnis maupun agama tidak 
menjadi alasan untuk membatasi ikatan persaudaraan tersebut. 
Oleh karena itulah, komunitasnya menamai diri dengan 
nama Persaudaraan Lintas Iman yang didirikan di Sekolah 
Tinggi Teologi Indonesia Timur (STT INTIM) Makassar pada 
bulan Februari 2019, sebagai bentuk upaya merawat harmoni 
keberagamaan melalui sikap mdoerasi beragama dalam 
bingkai kearifan budaya yang adiluhung (Nur Annisa, Sabara, 
Syamsurizal dan Saprila, wawancara 16/10/2019).

Konsep kearifan lokal Makassar lainnya yang bersinergi 
dalam membangun sikap modoerasi beragama dan kerukunan 
umat beragama adalah sipakatau, sipakainga’ dan sipakalebbi. 
Sipakatau bermakna saling memanusiakan. Budaya sipakatau 
dalam budaya Bugis-Makassar memiliki implementasi makna dan 



110    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

sikap religious, toleran, kepekaan sosial, komitmen dan tanggung 
jawab pada sesama. Sipakatau melahirkan sikap toleransi 
kepada perbedaan karena adanya rasa saling memanusiaakan 
atau penghargaan terhadap hak-hak kemanusiaan orang lain 
tanpa boleh adanya tekanan maupun paksaan. Sipakainga’ 
secara harfiah bermakna saling mengingatkan, yaitu tanggung 
jawab untuk saling memberikan saran dan kritik yang bersifat 
membangun dan saling mengingatkan untuk tidak merusak 
tatanan sosial dan budaya yang telah harmonis. Kaitannya 
dengan moderasi beragama, sipakainga’ berarti untuk saling 
mengingatkan agar tidak terjadinya konflik akibat hilangnya 
rasa saling memanusiaakan. Berikutnya adalah sipakalebbi atau 
saling mengasihi dan memuliakan. Sebagai sesama manusia, 
konsekuensi logis dari saling memanusiakan adalah saling 
mengasihi dan memuliakan satu sama lain tanpa memandang 
latar belakang kedudukan, etnis maupun agama setiap orang. 
Sipakalebbi mengajarkan manusia untuk menciptakan suasana 
kekeluargaan dengan prinsip kasih sayang. Kaitannya dengan 
moderasi beragama, sipakalebbi mendorong cinta kasih universal 
tanpa dibatasi sekat-sekat primordial etnik maupun agama 
(Wahyuddin Halim, Mukhsin, Sabara, Syamsuriza dan Saprila, 
wawancara 16/10/2019).

Nilai kearifan lokal tersebut praksisnya dalam kehidupan 
sosial masyarakat Makassar tidak lagi terimpelemntasi secara 
ideal, namun masih tetap hidup pada sebagian kalangan dan 
memberikan pengaruh dalam membangun kehidupan sosial 
yang lebih harmonis. Keberadaan tokoh-tokoh agama dan 
kultural menjadi katalisator bagi tetap hidupnnya nilai-nila 
kearifan lokal tersebut khususnya sebagai inspirasi dalam 



Badan Litbang dan Diklat    111

membangun kehidupan kerukunan antarumat beragama yang 
harmonis di Kota Makassar.

J.	 KESIMPULAN
Kota Makassar adalah kota metropolis baru yang rumit dan 

penuh dengan persoalan sosial, seperti kota-kota besar lainnya 
di Indonesia. Etnisitas Kota Makassar begitu beragam, yang 
telah menghantarkan masyarakatnya mengikuti banyak agama 
berikut dengan aliran-aliran yang ada di dalamnya. 

Dalam kehidupan beragama di Makassar, hubungan 
antarumat beragama secara umum sangat baik. Belum ada 
sejarah konflik antarumat beragama, kecuali percikan akibat 
imbas dari konflik bernuanasa agama seperti kasus Ambon. 
Tetapi sejak tahun 2000-an, sudah tidak ada kekerasan terhadap 
etnis manapun, termasuk etnis Tionghoa. 

Hubungan intern umat Islam secara umum sebenarnya 
baik, tetapi terganjal oleh persekusi terhadap komunitas Syi’ah 
dan Ahmadiyah. Persekusi ini telah menodai empat kesepakatan 
dasar kehidupan kebangsaan, yaitu Pancasila, konsitusi, NKRI, 
dan Bhineka tunggal Ika. Anehnya tindakan intoleran ekstremis 
itu mendapat legitimasi dari Pemerintah Provinsi Sulawesi 
Selatan dan Pemerintah Kota Makassar, persis seperti Ibnu 
Ziyad sang komandan pembantaian Imam Hussaein yang dapat 
penghargaan dari Yazid bin Mu’awiyah. Kasus lain adalah adanya 
perseteruan antara Salafi dengan Wahdah Islamiyah yang saling 
menyesatkan.

Di masyarakat Bugis Makassar, ada beberapa konsep 
diri yang secara individu dijaga dan dilestarikan. Tau ‘orang’, 
maksudnya Antu nikanaya tau akrupa-rupai. Niak tau, tau 



112    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

tojeng. Niak tau poro tau Niak tau, akkanaji na tau; “manusia 
itu bermacam-macam. Ada manusia, benar-benar manusia. 
Ada manusia sekadar manusia. Ada manusia dikatakan manusia 
karena ia dapat berbicara”. 

Kedua, siri’ ‘harga diri’, yaitu sebuah nilai yang sulit 
didefinisikan secara spesifik, sehingga hanya bisa dipahami 
secara sempurna oleh penganutnya. Ada yang mengartikan siri’ 
sebagai pondasi kokoh orang Makassar: Siri Paccea rikatte, kontu 
ballak ia benteng, ia patongko, ia todong jari rinring; “harga diri 
dan kesetiakawanan bagi kita, ibarat rumah. Ia adalah tiang, 
atap, dan dinding”. 

Ketiga, pacce ‘iba’, ‘pedih’ atau ‘perih’. Kita memilih membantu 
orang yang kesulitan karena pacce. 

Keempat, pangngalik ‘perasaan hormat’, artinya menghormati 
atau segan pada orang lain. Contoh kalimatnya bisa seperti: i 
katte tommo kupangngaliki daeng “Artinya, cuma dirimu yang 
saya hormati”. Ada juga sipangngaliki “saling menghormati”. 
Ajaran ini merupakan salah satu dari wujud sipakatau “saling 
menganggap manusia”. Ada pesan yang selalu didengungkan 
para tetua seperti, punna erokko nipangngaliki, pangngaliki rong 
taua “jika ingin dihormati, hormatilah orang terlebih dahulu”. 

Kelima, pangngadakkang ‘adat istiadat’, artinya menjadi 
‘kebiasaan-kebiasaan’. Adat merupakan himpunan kaidah-
kaidah sosial dan menjadi tradisi bagi masyarakat, dimaksudkan 
untuk mengatur tata tertib masyarakat. Jika marah dan kurang 
sopan, maka orang Makassar berkata, tau tena pangadakkang 
anne “orang tidak beradat”. 



Badan Litbang dan Diklat    113

Sementara itu berkaitan dengan toleransi aktif dan moderasi 
beragama, masyarakat Makassar Bugis memiliki kearifan lokal 
sirri, pesse/pacce, sikapatau, sipakainga’, dan sipakalebi. Sirri secara 
harfiah bermakna rasa malu, harga diri atau harkat martabat 
kemanusiaan. Siri’ berfungsi sebagai motivasi, kontrol sosial, dan 
dinamisator sosial melalui rasa tanggung jawab kemanusiaan. 
Siri’ adalah perlambang harga diri dan martabat. Oleh kerananya 
harus diperjuangkan melalui prestasi, kerja keras, dan komitmen 
bersama dalam membangun kemaslahatan bersama. Jika gagal 
maka mengakibatkan perasaan malu yang amat mendalam. Rasa 
Pesse (Bugis) atau Pacce (Makassar) bermakna pedih, maksdunya 
perasaan turut merasakan kepedihan orang lain sekaligus 
kepedihan dirinya. Secara sosiologis, pace atau pesse memiliki 
makna solidaritas terhadap orang lain sebagai partisipasi sosial 
dalam pri kehidupan bersama, karena penilaian harga diri 
datang dari lingkungan sosial. 

Sipakatau yaitu saling memanusiakan di antara sesama 
dalam prinsip kebersamaan dan kesetaraan. Budaya sipakatau 
memiliki implementasi makna dan sikap religius, toleran, 
kepekaan sosial, komitmen, dan tanggung jawab pada sesama.

Berikutnya sipakainga’ yang bermakna saling mengingatkan, 
maksudnya tanggung jawab untuk saling memberikan saran dan 
kritik yang bersifat membangun dan saling mengingatkan untuk 
tidak merusak tatanan sosial dan budaya yang telah harmonis. 
Kaitannya dengan moderasi beragama, sipakainga’ berarti saling 
mengingatkan agar tidak terjadi konflik akibat hilangnya rasa 
saling memanusiakan.



114    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

Terakhir adalah sipakalebbi atau saling mengasihi dan 
memuliakan. Sebagai sesama manusia, konsekuensi logis dari 
saling memanusiakan adalah saling mengasihi dan memuliakan 
satu sama lain tanpa memandang latar belakang kedudukan, 
etnis, atau agama. Kaitannya dengan moderasi beragama, 
sipakalebbi dapat mendorong rasa cinta kasih yang universal 
tanpa dibatasi sekat primordial etnik maupun agama. Sebab, 
pesan universal semua agama itu sama.

Di samping kearifan lokal yang sudah dimiliki sejak dahulu, 
yang mampu menjaga harmoni sosial dan moderasi beragama, 
juga telah muncul banyak penggiat kerukunan dan moderasi 
beragama yang diinisiasi kalangan intelektual muda Bugis 
Makassar. Ada lebih dari 30 penggiat kerukunan dan moderasi 
beragama. Mereka memiliki berbagai program toleransi aktif 
dan moderasi beragama. Semua penggiat kerukunan lintas iman 
dan moderasi beragama itu diinisiasi kalangan intelektual muda 
yang didukung kalangan tua yang didasari semangat yang sama, 
yaitu menjaga Makassar dan Sulawesi Selatan dari tindakan 
intoleransi, eksklusivitas, radikalisme, dan pelanggaran empat 
kesepakatan dasar dalam kehidupan kebangsaan.

K.	 DAFTAR PUSTAKA
Abou el-Fadl, Khaled M. 2006. Selamatkan Islam dari Muslim 

Puritan. Terj. Helmi Mustofa. Jakarta: Serambi Ilmu Semesta.
Arief, Syamsuddin. 2008. Jaringan Pesantren di Sulawesi Selatan 

(1928-2005). Jakarta: Badan Litbang dan Diklat Kementerian 
Agama RI.

BPS. 2018. Kota Makassar dalam Angka 2018.



Badan Litbang dan Diklat    115

Burhani, Ahmad Mujib. 2019. Menemani Minorotas: Paradigma 
Islam tentang Keberpihakan dan Pembelaan Kepada yang 
Lemah. Jakarta: Gramedia Pustaka Utama.

Fatwa MUI Nomor 19 Tahun 1997 tentang Nikah Mut’ah.
Galib, Syamsul Arif. 2019. “Merayakan Ramadan sebagai Bulan 

Lintas Iman.” Diakses dalam https://makassar.tribunnews.
com/2019/05/30/merayakan-ramadan-sebagai-bulan-
lintas-iman?page=all. Pada tanggal 30 Mei 2019.

Gibson, Thomas. 2009. The Sun Pursuedthe Moon: Symboli 
Knowledge and Traditional Auhority among the Makassar. 
Diterjemahkan oleh Nurhady Sirimorok dengan Judul 
Kekuasaan, Raja, Syeikh, dan Ambtenaar. Pengetahuan 
Simbolik dan Kekuasaan Tradisional Makassar 1300-2000. 
Makassar: Ininnawa.

Hamid, Abu. 1994. Syeikh Yusuf Seorang Ulama, Sufi, dan 
Pejuang. Jakarta: Yayasan Obor Indonesia. 

https://lontar.id/6017/lima-konsep-hidup-orang-makassar/. 
Diakses 8/10/2019, jam 14.40 WITA.

Keputusan Komisi A Ijtima’ Ulama Komisi Fatwa Se-Indonesia 
Ke-V Tahun 2015 tentang Radikalisme Agama.

Khalikin, Aksanul dan Sugiyarto, Wakhid. 2017. Penolakan 
pembangunan masjid milik Muhammadiyah oleh Elit Agama 
di Kabupaten Bireun, Aceh.

Koentjaraningrat. 1995. Beberapa Pokok Antropologi Sosial. 
Jakarta: Dian Rakyat.



116    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

Latief, Halilintar. 2005. Kepercayaan Orang Bugis di Sulawesi 
Selatan: Sebuah Kajian Antropologi. Program Pasca Sarjana 
Universitas Hasanuddin Makassar.

Mappangara, Suriadi dan Irwan Abbas. 2003. Sejarah Islam di 
Sulawesi Selatan. Makassar: Lamacca Press.

Matuladda. 1982. Menyusuri Jejak Kehadiran Makassar dalam Sejarah 
(1510 -1700). Ujung Pandang: Bhakti Baru, Berita Utama.

Muhdina, Darwis. 2015. “Kerukunan Umat Beragama Berbasis 
Kearifan Lokal diKota Makassar”. Dalam Jurnal Diskursus 
Islam Volume 3 Nomor 1 tahun 2015.

Nugroho Noto Sutanto. 1982. Sejarah Indonesia. Jakarta: Balai 
Pustaka.

Nurman Said. 2009. Masyarakat Muslim Makassar: Studi Pola-
pola Integrasi Sosial antara Muslim Pagama dengan Muslim 
Sosorang. Badan Litbang dan Diklat Kementerian Agama.

Patunru, Abdurazak Dg. 1967. Sejarah Gowa Makassar. Yayasan 
Kebudayaan Sulawesi Selatan Tenggara.

Pelras, Cristian. 1999. The Bugis. Oxford: Blakswell Publiser’s.
Peraturan Pemerintah Nomor 86 Tahun 1999 tentang nama 

Ujung Pandang dikembalikan menjadi Kota Makassar.
Pernyataan deklarasi di Makssar tanggal 15 September 2019 oleh 

Aliansi Jalin Harmoni Sulawesi Selatan (LAPAR Sulsel), 
LTNU-NU Sulsel, Lakpesdam NU Sulsel, LBH Makassar, 
Solidaritas Perempuan Anging Mammiri, OASE Intim, JAI 
Makassar, IJABI, Patria, GMKI Makassar, PM STT INTIM, 
PHDI, IKAPMII Sulsel, Kontras Sulawesi, AMAN Sulsel, 
GP Ansor Sulsel, FOSIS, AMPERA, Gusdurian Makassar, 



Badan Litbang dan Diklat    117

Humanity Komunitas, Fatayat, Pakin, Persaudaraan Lintas 
Iman, PMII Metro Makassar, Anak Bangsa Institute, 
Persudaran Iman Millah Abraham, Pemuda Katolik, ABI, 
MAI, UKM  LKIMB UNM, HMJ PPKN FIS UNM, SEJIWA.

Pernyataan Jalin Harmoni Sulsel atas Meningkatnya Aksi 
Intoleransi Keagamaan di Kota Makassar, 15 September 
2019.

Rekomendasi Rakernas MUI 2014 Nomor 6 tentang 
Meningkatkan Kewaspadaan Terhadap Penyimpangan 
Syi’ah.

Sabara. 2018. “Islam Dalam Tradisi Masyarakat Lokal di Sulawesi 
Selatan”. Jurnal Mimikri. Volume 4 Nomor 1 Tahun 2018.

Sewang, Ahmad M. 2005. Islamisasi Kerajaan Gowa (Abad XVI 
– XVII). Jakarta: Yayasan Obor Indonesia. 

Sugiyarto, Wakhid, dkk. 2012. Konflik Kekerasan terhadap 
Komunitas Bermadzhab Syi’ah di Sampang. Puslitbang 
Kehidupan Beragama.

Surat Edaran Sekertaris Daerah Provnsi Sulawesi Selatan, 
tertanggal 12 Januari 2017 Nomor 450/0224/B.

Surat bernomor 400/402/Kesra/ IX/2019 tertanggal 9 September 
2019

Surat Komisi E DPRD Sulsel Nomor: 64/Ko.E/DPRD/X2016.
Tim Peneliti. 2018. Survey KUB. Puslitbang Bimas Agama dan 

Layanan Keagamaan.
Udin, Amir. “Cina Makassar: Studi Tinjauan Sejarah.” Diakses 

dalam https://www.kompasiana.com/amir/ 55001c 
65813311461bfa70e8 /cina-makassar-suatu-tinjauan-sejarah



118    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

Undang-Undang Nomor 22 Tahun 1999 tentang Pemerintahan 
Daerah wilayah Kota Makassar.

Undang-Undang 32 Tahun 2004.
Wahyudi, Chafid. 2011. “Tipologi Islam Moderat dan Puritan: 

Pemikiran Khaled M. Abou el-Fadl”. Teosofi, Vol. 1, No.

L.	 INFORMAN
Arif Ghalif, wawancara pada 8 Oktober 2019.
Asnawi, wawancara pada 16-17 Oktober 2019.
Elga, wawancara pada 13 Oktober 2019.
Elroy Manorbo, wawancara pada 10-13 Oktober 2019.
Marwah (48 tahun), wawancara pada 7-8 Oktober 2019.
Mukhsin, wawancara pada 16-17 Oktober 2019.
Nur Annisa, wawancara pada 16 Oktober 2019.
Pendeta Diks Pasande, wawancara pada 8-16 Oktober 2019
Puang Wulan (penggiat kebudayaan), wawancara pada 8-10 

Oktober 2019.
Sabara, wawancara pada 8-17 Oktober 2019.
Saprila, wawancara pada 16-17 Oktober 2019.
Syamsul Arief Ghalieb, wawancara pada 8 Oktober 2019.
Syamsurizal, wawancara pada 16-17 Oktober 2019.
Usman Sofyan, wawancara pada 16-17 Oktober 2019.
Wahyuddin Halim, wawancara pada 16-17 Oktober 2019.



Badan Litbang dan Diklat    119

MODERASI BERAGAMA  
DI PULAU BANGKA

Ahsanul Khalikin dan Fathuri SR

A.	 PENDAHULUAN
Dinamika moderasi adalah sesuatu yang bergerak, elastis, 

pejal, tidak stagnan, alias selalu berproses. Inilah yang dicari di 
Kepulauan Bangka. Bagaimana masyarakat, pemerintah, dan 
stakeholder lain saling bersentuhan, bergumul, bergesekan, dan 
bersatu, terutama dalam isu-isu keagamaan. 

Kepulauan Bangka merupakan contoh yang unik dalam 
dinamika moderasi beragama. Bisa dikatakan inilah miniatur 
Indonesia. Karena di sana, meski berpenduduk hanya sekitar 
1,5 juta tetapi mewakili berbagai elemen di Indonesia, baik dari 
sisi agama maupun sukunya. Selain itu, dinamika hubungan 
antaragamanya benar-benar khas. Karena itu, beberapa kali 
Kepulauan Bangka mengalami konfilik.

Namun, menariknya masyarakat Kepulauan Bangka 
memiliki tradisi dan nilai yang mampu menjaga konflik itu 
tetap di bawah kontrol, tidak melebar ke mana-mana. Bahkan 
dalam beberapa hal, tradisi lokal yang ada direproduksi secara 
massal untuk membina harmoni masyarakat. Momen-momen 
keagamaan dijadikan sarana mempersatukan perbedaan ras 



120    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

dan agama. Pun demikian, jargon-jargon besar yang membina 
kerukunan senantiasa digaungkan untuk diresapi dan 
terinstitusionalisasi dalam masyarakat. 

Hanya saja, perkembangan budaya dengan kemajuan 
teknologi dan sistem politik dikhawatirkan menggerus sedikit 
demi sedikit tradisi, karakter, dan media-media pertemuan 
warga. Gesekan-gesekan bisa semakin tajam dan mengundang 
konflik yang lebih besar.

Inilah Kepulauan Bangka, miniature Indonesia. Potretnya 
memberi gambaran bagaimana Indonesia mendinamisasikan 
moderasi yang diperlukan untuk mempersatukan warga yang 
kian rentan akan konflik.

B.	 SELAYANG PANDANG PULAU BANGKA
Sejarah Kepulauan Bangka

Kepulauan Bangka merupakan satu kesatuan dengan 
Pulau Belitung, sebagai provinsi ke 31 dengan nama Bangka 
Belitung. Kepulauan Bangka memiliki sejarah panjang dengan 
posisi strategis, yang menghubungkan Cina, India, Arab, dan 
kepulauan Nusantara. Saat dijajah oleh Inggris, nama Bangka 
pernah diubah menjadi Duke of York’s Island oleh Sir G. Elliot 
Earl of Minto, Gubernur Jenderal Inggris di India.

Luas wilayah Kepulauan Bangka 11.693.54 km2. Di sebelah 
utara berbatasan dengan laut China Selatan; di sebelah Timur 
berbatasan dengan selat Gaspar, selat Karimata, dan Pulau 
Belitung; di sebelah selatan berbatasan dengan laut Jawa; di 
sebelah barat berbatasan dengan Selat Bangka dan Pantai Timur 
Pulau Sumatera. Terdapat lima wilayah di Kepulauan Bangka: 



Badan Litbang dan Diklat    121

Bangka, Bangka Barat, Bangka Tengah, Bangka Selatan, dan 
Pangkalpinang.

Posisi ini menjadikan Kepulauan Bangka berada pada 
arus sejarah Nusantara dan dunia. Bangsa Belanda, Inggris, 
Portugis, Arab, dan China serta berbagai suku lain di Nusantara 
menjadikan Kepulauan Bangka sebagai tempat persinggahan. 
Tidak sedikit para pendatang yang hidup menetap hingga turun 
temurun. Interaksi sejarah yang panjang itu telah membentuk 
budaya dengan beragam kesenian daerah. Suku-suku di sana 
juga hidup berdampingan. Masyarakatnya pun yang terbuka dan 
menerima keberadaan pihak lain.

Kata bangka, memiliki tiga arti. Pertama bangka, berasal 
dari kata wangka, yaitu timah sebagai barang tambang yang 
banyak ditemukan di pulau Bangka. Kedua, bangka berarti 
bangkai. Nama ini diberikan oleh seorang bangsawan Portugis 
bernama Sri Gading yang menemukan jejak kehidupan di 
daerah-daerah sekitar rawa-rawa, pondok kecil. Di situ terdapat 
mayat perempuan dan laki-laki. Ketiga, bangka berasal dari kata 
wangkang (bahasa Cina), berarti perahu. Ini terkait dengan kisah 
pembuatan perahu pada masa lalu di daerah pesisir Kalimantan 
Barat, tepatnya di Bangka dan Belitung.

Penduduk pribumi Bangka dikenal dengan urang bangka. 
Urang Bangka adalah komunitas tua yang telah menetap di 
Bangka. Setidaknya terdapat empat etnis yang terdapat di 
Bangka: Orang Darat, Orang Laut, Orang Cina, dan Orang 
Melayu. Keempatnya saling berinteraksi sehingga membentuk 
budaya sendiri. Sebelum menjadi Melayu, penduduk pribumi 
Bangka disebut urang lom. Orang Melayu Bangka mungkin saja 



122    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

berasal dari luar pulau tersebut, karena sebutan Melayu yang 
agak awal berasal dari sebuah kerajaan yang berpusat di hulu 
Sungai Jambi.

a.	 Orang Darat dan Orang Laut
Orang Darat dan Orang Laut Bangka yang juga disebut 

urang lom. Orang Laut menempati beberapa tempat, yaitu 
pantai Teluk Kelabat, Mantung, Muara Sungai Kampa, Muara 
Kurau dan sebagian kecil Lepar. Mereka dikenal sangat handal di 
perairan Malaya, menangkap tripang dan agar-agar. Sejak dulu 
mereka sudah terbiasa dihadapkan dengan situasi perairan yang 
rawan –begitu banyaknya perompakan terjadi perairan Riau, 
yaitu wilayah yang terbentang dari Anambas Natuna hingga 
Bangka dan Belitung di sebelah selatan serta pantai Timur 
Sumatera hingga Kalimantan Barat, diperkirakan 300 tahun 
sebelum Masehi.

Orang Darat atau disebut juga hill people adalah mereka 
yang memiliki kegiatan primer, yaitu berume dan berladang 
yang menghasilkan padi cerak dan padi ketan atau pulut. 
Mereka mencari tempat-tempat tersebut dekat dengan sumber 
mata air, tidak di atas bukit-bukit. Kegiatan peladangan secara 
umum dimulai dari kegiatan mencari lahan, membakar lahan 
hasil tebasan, memanduk (membakar hasil tebasan yang tersisa), 
menggalaeng (membuat petak-petak lahan) dan memarung 
(menetapkan petak lading untuk dibangun pondok ume atau 
panggung), nugal dan mene atau menanam lahan dengan padi 
cerak atau padi ketan serta tanaman palawija lainnya sepeti 
cadur dan timun darat.



Badan Litbang dan Diklat    123

Orang Darat dan Orang Laut yang juga disebut orang Lom 
secara umum memiliki ketergantungan kepada alam. Satu hal 
yang membedakan orang Lom dengan komunitas lainnya adalah 
pemberlakuan aturan dalam sistem sosial dan sistem budaya 
yang bersumber dari tradisi nenek moyang dan tetap bertahan di 
tengah perubahan zaman. Tradisi leluhur terinternalisasi dalam 
diri melalui keyakinan bahwa mereka dilahirkan dari kekuatan 
alam semesta. Kesadaran tersebut menimbulkan kepercayaan 
antara diri (manusia) memiliki hubungan dialektika yang 
dinamis dengan lingkungan sekitar seperti hutan, tanah, air, dan 
gunung serta makhluk hidup lainnya. 

Dalam prakteknya, Urang lum tidak mengenal ritual ibadah, 
tapi cukup melalui kontemplasi layaknya bersemedi, sebagai 
sarana merenung dan merefleksikan diri. Ritual kontemplasi 
menjadi wahana Orang Lom untuk berkomunikasi dengan alam 
dan nenek moyang. Kontemplasi mempengaruhi kebiasan hidup 
Orang Lom yang berpindah-pindah. Keramaian bagi Orang 
Lom adalah neraka kehidupan yang merusak tatanan nilai-nilai 
kontemplasi dan memperlebar jarak kedekatan jiwa dengan 
kekuatan-kekuatan alam yang selama ini telah menyatu. Dya 
magis kontemplasi ini menjadi basis meneguhkan kepercayaan 
mereka untuk selalu menghormati, menjunjung dan menjaga 
tradisi yang telah diwariskan nenek moyang. Mereka percaya 
setiap perwujudan alam memiliki roh atau kekuatan yang 
selalu menjaga dan mengawasi hidup manusia. Jika mereka 
mengingkari hal ini dipercaya bahwa mereka akan mendapat 
kutukan di dalam kehidupannya.



124    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

Pemahaman tentang ritual, kutukan, pantang larang, 
mantera dan jampi-jampi dalam kosmologi Orang Lom 
merupakan perwujudan dari kaidah-kaidah sosial. Pertama, 
keberadaan adat dan ritual dianggap sebagai unsur pembentuk 
proses hubungan dan integrasi dengan alam. Proses menyatunya 
kehidupan manusia dengan alam menunjukkan adanya ikatan 
yang sangat kuat, karena kuatnya faktor sentimen kepercayaan 
yang meyakini bahwa segala bentuk perilaku atau tindakan 
manusia terhadap alam akan menentukan keseimbangan dan 
keberlanjutan kehidupan. Dalam mencapai titik keseimbangan 
itulah peran ritual adat Orang Lom menjadi aspek yang sangat 
bernilai. Elemen ritual diyakini memiliki makna-makna dan 
simbol-simbol yang dianggap sakral, sehingga ritual merupakan 
suatu mekanisme yang digunakan dalam proses hubungan 
kehidupan manusia dengan alam spiritual yang bertujuan 
mendapatkan kehidupan yang seimbang dan romantik. 

Kedua, ritual selalu bergandengan dengan pembacaan 
mantra, jampi-jampi dan doa-doa dalam setiap upacara adat 
Orang Lom. Ritual adat Nujuh Jerami dan Nambek Kubur 
dalam prosenya, menunnjukkan bahwa terdapat elemen sakral 
yang berperan penting dalam proses hubungan manusia 
dengan manusia serta manusia dengan alam. Dengan kata lain, 
ritual adat dapat membentuk sebuah etika yang mengandung 
himpunan peraturan, perintah dan larangan serta sanksi yang 
berguna dalam mengatur perilaku atau tindakan individu dalam 
interaksi sosial sehari-hari. 

Ketiga, salah satu aspek penting dalam elemen ritual adalah 
pantang larang. Pantang larang adalah suatu konsep yang 
mengandung unsur membentuk peraturan yang tidak boleh 



Badan Litbang dan Diklat    125

dilakukan. Sebagai contoh larangan bagi perempuan hamil 
duduk di tangga rumah karena tangga rumah ditengarai sebagai 
pelintasan roh-roh. 

Ketiga aspek di atas tidak akan berjalan serasi dan seimbang 
tanpa adanya pranata sosial. Kelembagaan adat Orang Lom 
merupakan pranata sosial yang memiliki tugas menjaga dan 
memelihara tradisi serta keyakinan leluhur yang masih asli. 
Dengan demikian, lembaga adat terdapat di Dusun Air Abik 
berperan institusi lokal yang mempunyai kuasa tersendiri dalam 
mengatur tata kehidupan masyarakatnya. Setiap ritual dipimpin 
oleh ketua adat, ia merupakan pemangku adat, pembina segala 
aktivitas sosial, sekaligus juru kunci atau pemegang warisan 
budaya serta adat istiadat yang terus menjaga keaslian dan 
kemurnian dari seperangkat adat yang berlaku dalam pranata 
sosial masyarakat Lom. 

Orang Lom di Mapur dan Air Abik sejak dulu telah 
memiliki wilayah pemerintahan dan politik, ekonomi, sosial dan 
budaya yang diatur sedemikian rupa oleh tokoh adat. Walaupun 
sekarang ini adat istiadat dan sistem primordial tersebut sudah 
mulai terkikis dengan kemajuan dan perkembangan zaman. 
Namun, secara substansi hukum dan tradisi yang berlaku dalam 
masyarakat Lom masih terjaga sampai saat ini.

Hutan dalam pandangan Orang Lom memiliki fungsi seperti 
hutan rakyat pada umumnya, yaitu meliputi fungsi ekonomi, 
fungsi perlindungan dan fungsi keindahan. Namun terdapat 
perbedaan mendasar dalam cara produksinya. Pengelolaan 
hutan Orang Lom lebih berlandaskan nilai spiritual agama 
(adat) berdasarkan pada pemenuhan kebutuhan ekonomi dan 
kearifan lokal masyarakat. Hal lain yang membedakan adalah 



126    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

tujuan pengelolaan hutan yang ingin dicapai. Umumnya tujuan 
pengelolaan adalah untuk memperoleh keuntungan dan nilai 
ekonomis yang sebesar-besarnya dari hutan, sedangkan tujuan 
pengelolaan hutan Orang Lom adalah untuk melestarikan alam 
sesuai dengan perintah agama (sekaligus memberdayakan 
penduduk dalam segi ekonominya. Bagi mereka, ajaran agama 
bukan dogma, namun dapat diterapkan dalam kehidupan 
masyarakat. 

Orang Lom relatif tidak dekat dengan Islam, bahkan 
memiliki pandangan yang buruk. Islam dianggap asing dan 
jahat. Orang tua Lom melarang anak-anak mereka yang sekolah 
ikut mengaji dan mengikuti pelajaran agama Islam dan juga 
menggunakan atribut muslim seperti jilbab pada saat hari-hari 
tertentu di sekolah seperti hari Jumat. Selain sikap di atas, Orang 
Lom tidak memilih Islam sebagai agama “palsu” pada identitas 
di kartu penduduk mereka. Mereka cenderung memilih agama 
Buddha atau Kristen sebagai agama mereka dengan alasan agar 
mereka tidak bingung jika ditanya mengenai kecakapan ritual-
ritual agamanya, plus mereka dapat dengan bebas memakan 
binatang apapun seperti anjing, babi, kera, kadal, dan ular. 

b. 	 Orang Melayu
Menurut Abdullah Idi perihal asal usul orang Melayu 

Bangka dapat diklasifikasi menjadi dua teori mengenai 
perpindahan mereka, yaitu, pertama, berasal dari suatu daerah 
di Indonesia yang pindah melalui Semenanjung kemudian 
menyeberang ke pulau-pulau terdekat, yakni Kalimantan, 
Sumatera, Filipina; kedua, mereka berasal dari Cina Selatan 
menyebrang ke Kalimantan dan Filipina. Orang-orang Melayu 



Badan Litbang dan Diklat    127

itu disebut “kelompok Neolitik”, dan seringkali dipanggil Proto-
Melayu. Masyarakat Proto-Melayu sudah mulai menetap dalam 
kelompok-kelompok besar di tepi laut dan muara sungai. 
Mereka membuka lahan sawah dan menangkap binatang, ikan di 
sungai dan juga di laut. Mereka juga melakukan barter terbatas. 
Di kalangan masyarakat pantai tersebut munculah kelompok-
kelompok individual yang diterima sebagai pemimpin, karena 
mereka lebih kuat dan memiliki status lebih tinggi dari kelompok-
kelompok lainnya. Setelah itu berdatanganlah penduduk luar 
ke daerah ini melalui perdagangan dan jalan lainnya sehingga 
persentuhan tersebut berpengaruh terhadap pembaharuan 
peradaban mereka. 

Penyebaran orang Melayu terjadi sekitar tahun 1.500 SM. 
Mereka tersebar dari Asia Selatan ke Asia Tenggara, sebagian 
mereka tiba dan menetap di Kepulauan Nusantara. Dalam 
studi Prof. Kong Yuanzhi: Silang Buday Tiongkok Indonesia, 
penyebaran itu terdiri dua gelombang. Pertama, orang Melayu 
Tua atau Proto Melayu. Negrito dan Wedda, yang masing-masing 
adalah ras asli di Kepulauan Nusantara berbaur dengan atau 
terdesak ke daerah pinggir oleh Melayu Tua tersebut. Kedua, 
yang disebut Melayu Muda (Deutro Melayu) terjadi sekitar 
200-300 tahun SM. Melayu muda ini membaur dengan Melayu 
Tua, atau mendesak sebagiannya ke daerah pinggiran. Orang-
orang Proto Melayu yang terdesak dan lari ke tepi-tepi laut 
dan pulau-pulau, yang kini dikenal sebagai Suku Laut. Mereka 
yang lari ke hutan-hutan dikenal sebagai orang-orang Talak 
Mamak, Sakai, dan Semang di Malaysia. Sedangkan orang-orang 
Deutro Melayu merupakan asal mula suku Melayu saat ini yang 
disebut sebagai orang melayu Riau, yang mendiami Kepulauan 



128    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

Riau, termasuk Lingga, Singkep, Natuna, Anambas, Bengkalis, 
Rupat, Selatpanjang, Indragiri, dan Kepulauan Bangka Belitung 
sekarang ini. 

Orang Melayu menurut ahli sejarah Bangka diidentikkan 
dengan Islam. Orang Melayu pasti agamanya Islam. Pun 
demikian, jika ada Orang Darat atau Orang Laut yang masuk 
Islam, maka kemudian disebut sebagai Melayu, karena 
keislamannya. 

Hal ini muncul pada masa kerajaan Pasai, yaitu pasca 
Majapahit, abad ke 14 M. Komunitas Islam sekaligus Melayu 
tersebut tersebar dari Malaka ke penjuru Nusantara. Masyarakat 
Melayu merupakan penduduk yang menetap di semenanjung 
Tanah Melayu (Malaysia), Singapura, Thailand Selatan, Pesisir 
Timur Sumatera (tepi Selat Malak dan Laut Cina Selatan), 
yaitu: Temiang, Langkat, Deli Serdang, Asahan, Labuhan 
Batu, Riau, Pesisir Jambi, Pesisir Palembang, Bangka, Belitung, 
selanjutnya wilayah Kalimantan Barat, Serawak, Brunai serta 
beberapa wilayah diaspora seperti Kompong Chom (Kamboja) 
di Srilangka dan Afrika Selatan. Penduduk Melayu di Kepulauan 
Melayu disebut “The Malay Archipelago”. Orang Islam di Bangka 
adalah orang Melayu, berbahasa Melayu, dan memiliki adat 
istiadat Melayu.

Lebih rinci, Islam masuk di Bangka, menurut Teungku 
Sayyid Deqy, terjadi dalam beberapa gelombang, dapat diurutkan 
sebagai berikut:
1.	 Pada abad X-XII, islamisasi di Bangka terjadi sekitar wilayah 

Pejam, Gunung Pelawan, Gunung Cundong, Air Abik, 
Tuing, dan Mapur yang dibawa oleh Syaikh Syarif Abdul 



Badan Litbang dan Diklat    129

Rasyeed dari Hadhramaut Yaman yang dikenal dengan 
nama Akek Antak.

6.	 Pada abad XIII-XIV, islamisasi di Bangka dibawa oleh Syaikh 
Sulaiman yang lebih banyak dilakukan di wilayah Maras dan 
wilayah Kota Kapur.

7.	 Pada abad XV, islamisasi di Bangka dilakukan oleh armada 
perang Demak yang singgah di Bangka di wilayah Tengkalat-
Pejam, Gunung Pelawan, dalam perjalanannya ke Malaka 
untuk menyerang Portugis.

8.	 Pada abad XV-XVI, islamisasi di tanah Bangka dilakukan 
oleh Syeikh Cermin Jati dan keturunannya yang meliputi 
wilayah Pejam-Tengkalat, Gunung Palawan, Gunung 
Cundong, Simpang Tiga, Air Abik, Mapur, Maras, Tiang 
Tarah, Bangkakota, dan Permis.

9.	 Pada akhir abad XVI-XIX, islamisasi di Bangka menjadi 
lebih variatif dengan datangnya Panglima Tuan Syarah, 
Sultan Johor, Raja Alam Harimau Garang, Ratu Bagus dari 
Kesultanan Banten, kemudian kesultanan Palembang dalam 
beberapa periode, dan terakhir dilakukan oleh para ulama 
Banjar termasuk Syeikh Siddiq, Gusti Kacil (Gusti Abdul 
Madjid), dan KH. Khotamar Rasyid.
Pengaruh Islam menghunjam dalam berbagai aspek, 

termasuk perayaan-perayaan hari-hari besar, prosesi pernikahan, 
peringatan kematian, dan aspek kehidpan lainnya. Contoh 
kecil saja, diantaranya tampak dari perkembangan pakaian-
pakaian penutup aurat. Dikatakan bahwa pakaian yang lapang 
menyimbolkan lapang hati, tidak susah dengan persoalan yang 
dihadapi karena tidak ada benang yang kusut yang tidak dapat 



130    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

diurai dan tak ada air yang keruh yang tidak dapat dijernihkan. 
Melalui kesepakatan dan kerapatan adat yang menerapkan 
aturan-aturan yang layak dan patut serta aturan dan ajaran 
agama serta ketentuan-ketentuan hukum positif lainnya. Dengan 
berlapang hati maka “Kalau hiruk di hulu di-kehulukan, hiruk di 
hilir di-kehilirkan, dan kalau hiruk di tengah dikampungkan.” 
Dengan aturan dan mekanisme tersebut, maka terciptalah 
keserasian dan keseimbangan di antara anggota masyarakat 
dan lingkungannya. Berbagai persoalan yang telah diputuskan 
melalui “bulat aik karena bulo, bulat kate karena mufakat” akan 
diterima dengan lapang dada.

c. 	 Orang Cina/Tiongkok
Adapun yang bukan Melayu dan menetap di Bangka adalah 

orang Cina –juga disebut orang lom, karena belum besunat 
(dikhitan) atau belum beragama Islam. Orang Cina di Pulau 
Bangka mulanya adalah para migran pada saat terjadinya 
industrialisasi di Eropa pada abad ke-17 M yang dipekerjakan 
di sektor pertambangan timah. Kemudian dalam jumlah agak 
besar terjadi pada abad ke 18 M. Pada saat itu Kesultanan 
Palembang juga mendatangkan kuli-kuli Cina Daratan yang 
kemudian disebar di beberapa daerah di Pulau Bangka. Proses 
pembauran pun terjadi antara orang Cina dengan penduduk 
pribumi Bangka, komunitas Melayu. 

Bangka sebagai pulau penghasil timah, pada mulanya 
dalam proses penambangan dilakukan secara tradisional. Tentu 
cara ini cenderung lambat sehingga menghasilkan timah yang 
sedikit. Oleh karena itu, pada abad 17 M Sultan Palembang 
mengirimkan orang-orangnya ke Semenanjung Negeri Tiongkok 



Badan Litbang dan Diklat    131

untuk mencari tenaga-tenaga ahli penambangan timah. Sebab, 
di Tiongkok memulai penambangan timah lebih awal dibanding 
Bangka, sehingga teknologi yang digunakan sudah mengalami 
banyak kemajuan. 

Di Tiongkok, orang-orang yang ahli dalam penambangan 
timah adalah Orang Cina Hakka. Sejak kedatangan mereka, 
cara dan peralatan penambangan timah pun semakin maju dan 
berkembang, di mana digunakan teknologi baru dengan tehnik 
pompa. Selain tehnik eksplorasi, Hakka juga membawa teknik 
peleburan termutakhir pada zaman itu. Sebelum kehadiran 
mereka di Bangka teknik yang digunakan adalah dengan 
menggunakan perapian kecil dengan memanfaatkan batang 
bamboo, dan dijaga oleh satu orang saja, dengan memanfaatkan 
batang kelapa. Setiap tungu dijaga 5–6 orang secara bergiliran. 
Api tungku dibiarkan menyala dengan besar dan stabil. 

Kerjasama orang Cina Hakka dengan Sultan Palembang 
berjalan baik dan mesra. Hal ini terbukti adanya perkawinan 
antara keturunan Lim To Khian (Lim Tau Kian) dengan anak 
Sultan. Lim To Kian adalah salah satu Hak Ngin Marga Lim 
yang awal mendiami Pulau Bangka. Selain Lim Tau Kian, juga 
ada Bun A Siong. Ia menjadi kapitan bagi orang Hakka di Belo, 
Muntok. Selain keduanya, pun terjadi pembauran mereka 
dengan penduduk pribumi Bangka, Komunitas Melayu.

Karena itu, dalam perkembangannya, keempat etnis 
tersebut saling mewarnai satu sama lain sehingga tidak ada yang 
lebih dominan. Dalam hal bahasa pun, orang Bangka memiliki 
beragam bahasa dengan dialek-dialek tertentu. Satu desa dengan 
desa yang berdekatan belum tentu memiliki dialek dan logat 
yang sama. 



132    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

Dari pembauran antaretnik ini, maka kemudian muncul 
istilah Tong Ngin Fan Ngin Jit Jong, yang pertama kali 
dipopulerkan Mantan Gubernur Provinsi Bangka Belitung 
Periode 2002-2007 Hudarni Rani yang sekarang ini menjabat 
sebagai Anggota DPD RI. arti dari semboyan ini adalah Melayu 
dan Cina sama saja. Karena populer, istilah itu terus menggema 
sehingga tidak ada pengotak-kotakan antara Cina dan Melayu, 
mereka bersatu, hidup rukun dalam perbedaan yang disatukan 
dengan Bhineka Tunggal Ika.
Kepulauan Bangka Saat ini

Kepulauan Bangka sebagai pusat dari Provinsi Kepulauan 
Bangka Belitung sebelumnya adalah bagian dari Sumatra Selatan, 
namun menjadi provinsi sendiri bersama Banten dan Gorontalo 
pada tahun 2000. Provinsi Kepulauan Bangka Belitung didirikan 
berdasarkan Undang-Undang Nomor 27 Tahun 2000 tentang 
Pembentukan Provinsi Kepulauan Bangka Belitung tanggal 21 
November 2000 yang terdiri atas Kabupaten Bangka, Kabupaten 
Belitung dan Kota Pangkalpinang. Pada tahun 2003 berdasarkan 
Undang-Undang Nomor 5 Tahun 2003 tanggal 23 Januari 2003 
dilakukan pemekaran wilayah dengan penambahan 4 kabupaten 
yaitu Bangka Barat, Bangka Tengah, Bangka Selatan dan Belitung 
Timur. Provinsi Kepulauan Bangka Belitung merupakan 
pemekaran wilayah dari Provinsi Sumatra Selatan.

Provinsi muda ini terbagi atas tujuh daerah tingkat dua, 
yaitu: 
1.	 Kabupaten Bangka (ibu kota: Sungailiat): Sejak masih 

bergabung dengan Sumatra Selatan maupun setelah lepas, 
Kabupaten Bangka merupakan kabupaten dengan jumlah 



Badan Litbang dan Diklat    133

penduduk terbanyak. Saat lepas dari Sumsel, luas Kabupaten 
Bangka meliputi 91% luas pulau Bangka (11.000 km2), 
namun pada tahun 2003 Kabupaten Bangka dimekarkan 
menjadi 4 kabupaten. Oleh karena itu, Kabupaten Bangka 
juga dikenal sebagai Kabupaten Bangka Induk.

2.	 Kabupaten Belitung (Ibu kota: Tanjungpandan: Pada 
awalnya meliputi seluruh Pulau Belitung dan pulau kecil di 
sekitarnya, namun pada tahun 2003 dimekarkan menjadi 2 
kabupaten.

3.	 Kabupaten Bangka Barat (ibu kota: Muntok): Merupakan 
kabupaten hasil pemekaran Kabupaten Bangka pada 
tahun 2003. Kabupaten Bangka Barat merupakan titik 
penyeberangan yang menghubungkan Bangka dengan 
Sumatra Selatan melalui Pelabuhan Mentok yang 
merupakan salah satu pelabuhan tersibuk di Indonesia. Kota 
Mentok sendiri merupakan pusat pengolahan timah Bangka 
serta tempat Bung Karno, Bung Hatta, Moh. Roem dan 
pemimpin nasional lain diasingkan selama masa revolusi 
mempertahankan kemerdekaan.

4.	 Kabupaten Bangka Tengah (ibu kota: Koba): Merupakan 
kabupaten hasil pemekaran Kabupaten Bangka pada 
tahun 2003 merupakan pusat perikanan Bangka Belitung. 
Sepanjang jalan raya Pangkal Pinang-Koba (60 km) terdapat 
pantai indah tepat di sisi jalan terutama di Desa Penyak dan 
Kurau.

5.	 Kabupaten Bangka Selatan (ibu kota: Toboali): Merupakan 
kabupaten hasil pemekaran Kabupaten Bangka pada tahun 
2003. Daerahnya meliputi bagian selatan Pulau Bangka, 



134    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

termasuk pulau-pulau kecil seperti Pulau Lepar, Pulau 
Pongok dan Pulau Nanas. Kabupaten Bangka Selatan 
merupakan pusat penghasil beras Kepulauan Bangka 
Belitung. Juga merupakan daerah tujuan transmigran dari 
Jawa Barat, Jawa Tengah dan Jawa Timur.

6.	 Kabupaten Belitung Timur (ibu kota: Manggar): Merupakan 
pemekaran Kabupaten Belitung tahun 2003. Tempat ini 
merupakan tempat “Laskar Pelangi” yang ditulis Andrea 
Hirata.
16.	Kota Pangkal Pinang: Merupakan ibu kota Provinsi 

Kepulauan Bangka Belitung yang ditetapkan sejak tahun 
2002. Kota terbesar dan teramai di provinsi ini. Sebelumnya 
merupakan ibu kota Kabupaten Bangka, namun pada tahun 
1971 ibu kota Kabupaten Bangka pindah ke Sungai Liat dan Kota 
Pangkal Pinang menjadi kota sendiri. Kantor pusat PT. Timah 
Tbk. berada di wilayah ini.
a. 	 Jumlah penduduk sesuai dengan agama

Sesuai data per September 2019 oleh Kantor Wilayah 
Kementerian Agama Provinsi Bangka Belitung penduduk 
Bangka Belitung terdiri atas 6 agama dengan rincian sebagai 
berikut:



Badan Litbang dan Diklat    135

No Kab/kota

Islam Kristen Katolik Hindu Buddha Konghucu

M
as

jid

M
us

al
a

Gereja Gereja Pura

V
ih

ar
a

K
le

nt
en

g

K
el

en
te

ng

Li
th

an
g

1
Pangkal 
Pinang

89 97 32 3 10 15 51 40 1

2
Kabupaten 
Bangka

175 230 58 6 9 22 60 79 2

3
Kabupaten 
Bangka 
Tengah

111 143 20 10 7 19 30 4 1

4
Kabupaten 
Bangka 
Barat

175 75 28 2 8 18 27 47 2

5
Kabupaten 
Bangka 
Selatan

158 199 15 5 2 2 15 25 0

6
Kabupaten 
Bangka

135 111 13 1 6 17 35 12 2

7
Kabupaten 
Belitung 
Timur

173 37 11 3 4 23 26 16 2

Jumlah 1016 892 177 30 46 116 244 223 10



136    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

No Kab/Kota

Perkiraan Jumlah Pemeluk Agama

Pe
rk

ir
aa

n 
Ju

m
la

h 
Pe

nd
ud

uk

Is
la

m

K
ri

st
en

K
at

ol
ik

H
in

du

Bu
dd

ha

K
on

gh
uc

u

1
Kota 
Pangkal 
Pinang 

208.574 10.750 9.502 81 19.651 24.100 258.560

2
Kabupaten 
Bangka 

328.989 12.352 3.537 13 43.178 24.100 412.269

3
Kabupaten 
Bangka 
Tengah 

196.243 1.995 1.375 47 10.684 10.684 216.837

4
Kabupaten 
Bangka 
Selatan 

232.945 1.150 1.070 328 4.053 6.516 246.062

5
Kabupaten 
Bangka 
Barat 

222.434 2.299 732 22 15.332 602 18.987

6
Kabupaten 
Belitung 

207.424 2.867 1.165 1.213 18.605 218 231.492

7
Kabupaten 
Belitung 
Timur 

142.475 1.540 495 11 11.211 11.211 156.004

Jumlah 
seprovinsi 

Babel
1.539.084 32.953 17.976 1.715 122.714 48.203 156.004

Persentase (%) 87,3 1,9 1,0 0,1 7,0 2,7 



Badan Litbang dan Diklat    137

b. 	 Karakter Masyarakat Bangka
Disebutkan bahwa salah satu karakteristik manusia Bangka 

adalah friendly dan terbuka. Friendly merujuk kepada makna 
kuat kecenderungan untuk guyub, untuk berteman, yang terlihat 
pada keseharian orang-orang Bangka yang “senang bekisah”. 
Tradisi ini mengindikasikan bahwa manusia Banga Belitung 
dalam sikap keseharian dalam pertemanan “mengalah” untuk 
menjaga keguyuban itu. 

Hal ini sejalan dengan sejarah dari Bangka sendiri yang 
memang sejak dulu menjadi persinggahan dari berbagai etnis 
atau suku. Masyarakatnya yang terbuka terhadap orang asing 
dilatarbelakangi karakternya yang memang friendly dan terbuka 
ini. 

Meski demikian, gesekan antarkelompok juga bukan 
hal yang tabu. Perbedaan budaya dan agama berpotensi 
menimbulkan konflik. Oleh karena itu, menurut data mutakhir, 
sejak reformasi di Bangka menurut Kantor wilayah Kementerian 
Agama Provinsi Bangka Belitung mencatat sejak tahun 2007 
telah terjadi 6 peristiwa intoleransi, yaitu:
1.	 Konflik Aliran Jemaat Ahmadiyah

Terkait Ahmadiyah terjadi dua kali. Pertama pada 8 Januari 
2007 di Kampung Srimenanti, Kecamatan Sungailiat, Kab Bangka 
Induk. Adanya aktivitas Jemaat Ahmadiyah Cabang Bangka 
oleh Jamaluddin Feeli menimbulkan reaksi penolakan oleh 
berbagai ormas di Bangka. Akhirnya dilakukan musyawarah 
antarpengurus Ahmadiyah dengan tokoh masyarakat, lurah, 
Kepala Lingkungan, Kapolsek Sungailiat, Kepala KUA Sungailiat, 



138    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

Polres Bangka, MUI Bangka, Pengurus Muhammadiyah, dan 
Ketua NU. 
Dari musyawarah ini dihasilkan beberapa butir kesepakatan:
•	 Jemaat Ahmadiyah tidak diperbolehkan melakukan segala 

aktifitasnya
•	 Tidak boleh mendirikan sholat Jum’at di rumah dan 

menjadikan Sri Meranti sebagai Pusat Penyebaran Aliran 
Jemaat Ahmadiyah

•	 Jemaat Ahmadiyah diberi kesempatan untuk menyebarkan 
aliran Ahmadiyah di daerah yang belum menganut agama
Tanggal 3 September 2010 kasus gesekan dengan Ahmadiyah 

kembali terjadi. Tuntutan masyarakat dan Ormas diarahkan 
kepada Pemda Kabupaten Bangka, karena dianggap selama 
ini tidak tegas terhadap Ahmadiyah. Oleh karena itu mereka 
membuat tuntutan sebagai berikut:
•	 Membubarkan dan melarang segala bentuk aktivitas Jemaat 

Ahmadiyah
•	 Membekukan segala asset milik Jemaat Ahmadiyah
•	 Memulangkan mubaligh Syarif Hidayatullah ke daerah 

asalnya dan melarang yang bersangkutan berdomisili di 
wilayah Bangka

•	 Meminta aparat penegak hukum untuk menjamin tidak 
terjadinya kembali kegiatan Ahmadiyah di wilayah hukum 
Kabupaten Bangka 
Dari empat tuntutan ini akhirnya diputuskan dua hal:

•	 Jemaat Ahmadiyah dan segala aktifitasnya di kelurahan Sri 
Meranti dan sekitarnya dibubarkan



Badan Litbang dan Diklat    139

•	 Pengurus Ahmadiyah menerima pembayaran ganti rugi 
asset milik mereka dari Pemda Kabupaten Bangka. Oleh 
karena itu segala asset berupa tanah dan bangunan milik 
Jemaat Ahmadiyah dikuasai oleh Pemda Kabupaten Bangka

2. 	 Pembangunan Sekolah Menengah Agama Katolik
Pada 11 April 2012 pembangunan Sekolah Menengah 

Agama Katolik di Desa Mangkol Kabupaten Bangka Tengah 
mendapat penolakan dari pengurus masjid Nur Kartini Desa 
Mangkol, meskipun sudah melampirkan 588 tanda tangan dari 
masyarakat sekitar. Dari pihak Pemda Bangka sendiri belum 
mengeluarkan persetujuan dikarenakan belum memenuhi 
persyaratan ydimaksud sesuai dengan UU No 55 tahun 2007 
tentang Izin mendirikan lembaga agama dan keagamaan, di 
antaranya:
•	 Izin dari Kanwil Kemenag Kepulauan Bangka Belitung 

adalah di Desa Air Mesu
•	 Izin Kades dikeluarkan oleh Kades yang sudah habis masa 

baktinya
•	 Izin BPD di bawah tekanan
•	 Pihak keuskupan belum pernah mengadakan sosialisasi 

tentang pendirian sekolah seminari kepada masyarakat 
umum

•	 Pendirian lembaga pendidikan harus memiliki izin prinsip 
dari Kemenag, izin yang ada lokasinya di Kota Pangkalpinang
Dari beberapa hal ini kemudian pada 16 April 2012 Forum 

Pimpinan Daerah menyatakan akan dilakukan peninjauan ulang 
terhadap pembangunan sekolah seminari. Akhirnya, 26 April 



140    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

2012 DPD-BKPRMI Kabupaten Bangka Tengah memberikan 
surat pernyataan tidak setuju terhadap pembangunan sekolah 
seminari kepada bupati Bangka Tengah. Keputusan ini 
menjadikan Keuskupan Pangkalpinang memutuskan untuk 
membangun sekolah seminari di Kota Pangkalpinang di area 
komplek sekolah dan Rumah Sakit Bhakti Wara
3. 	 Pelarangan aktivitas Jami’atul Islamiyah

Masyarakat Desa Jelutung II Kecamatan Simpang Rimba 
Kabupaten Bangka Selatan merasa resah dengan kehadiran 
Jami’atul Islamiyah yang dianggap menimbulkan perpecahan di 
masyarakat. Hal ini dipicu beberapa hal:
•	 Adanya perbedaan rakaat dalam salat tarawih
•	 Melaksanakan salat id sendiri di Musholla Nurul Huda
•	 Zakat fitrah pengikut Jamiyatul Islamiyah tidak sepenuhnya 

didistribusikan ke mustahiq sekitar, tetapi dibawa ke 
Palembang oleh guru besar Jamiyatul Islamiyah atas nama 
KH. Ahmad Apandi
Menyikapi hal ini kemudian pada 10 Oktober 2012 diadakan 

pertemuan antara Kepala KUA Simpang Rimba, Kades Jelutung 
II, Sekretaris Kecamatan Simpang Rimba, Kapolsek dan P2N, 
Sekdes, tokoh masyarakat, tokoh agama, serta Ketua Jamiyatul 
Islamiyah (Ibnu Katsir). Hasil dari rapat ini adalah sebagai 
berikut:
•	 Pengajian agama yang mengatasnamakan Jamiyatul 

Islamiyah di Desa Jelutung II dihentikan
•	 Tidak ada lagi pemanggilan ustadz pengajian dari Desa 

Jelutung II ke Mushollah Nurul Huda di Desa Jelutung II



Badan Litbang dan Diklat    141

•	 Kegiatan salat id dan tarawih dilaksanakan di masjid Jami’ 
Desa Jelutung

•	 Pembayaran zakat fitrah dikoordinasikan dengan Amil 
Zakat Desa Jelutung II

4. 	 Kuburan Muslim Terdapat Palang Salib
Pada tanggal 17 Agustus 2011 di Desa Air Mesu Kabupaten 

Bangka Tengah masyarakat dihebohkan dengan penemuan 
petugas penggali kubur di TPU Desa Air Mesu, Kabupaten 
Bangka Tengah, di mana salah satu kuburan muslim terdapat 
palang salib dan sebuah kitab Injil yang sengaja diletakkan 
di atas kuburan tersebut. Tanggal 19 Agustus 2011 diadaka 
klarifikasi dan pencerahan oleh Aparat desa beserta Kapolsek 
untuk mendinginkan suasana
5. 	 Pendirian Gereja di Desa Kace, Mendo Barat, Kabupaten 

Bangka
Terjadi demonstrasi oleh warga yang resah dengan pendirian 

gereja di Desa Kace, Kecamatan Mendo Barat. Pendirian gereja 
ini dianggap tidak menaati SKB No 9 dan No 8 tahun 2006, 
namun tidak dijelaskan di sisi mananya. Akhirnya pihak Camat 
Mendo Barat, perwakilan Kementerian agama Kabupaten 
Bangka dan FKUB melakukan musyawarah dengan pihak 
gereja. Diputuskan pembangunan gereja dihentikan karena tidak 
mendapat persetujuan warga
6. 	 Pembacaan Amsal di Hotel Bumi Asih, kota Pangkalpinang

Peristiwa ini terjadi pada 18 September 2006, di mana 
seluruh karyawan Hotel Bumi Asih, baik muslim maupun 
nonmuslim diharuskan membaca Amsal oleh pihak manajemen. 
Hal ini menimbulkan protes dan keresahan, sehingga pada 21 



142    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

September 2006 dilaksanakan rapat di Aula Kanwil Kemenang 
Provinsi Bangka Belitung. Pertemuan ini dihadiri oleh karyawan 
hotel, manajer hotel beserta staf, Ormas Islam, HMI, FKUB 
Provinsi dan FKUB Kota Pangkalpinang, Kanit Sersa Polda 
Bangka Belitung, Kepala Bidang Urais dan Penyelenggaraan Haji 
Kanwil Kemenag Babel. Keputusan dari rapat ini menghasilkan 
kesepakatan sebagai berikut:
•	 Pembacaan Amsal bagi yang beragama Islam tidak 

diwajibkan
•	 Permohonan maaf dari manajemen akan disampaikan 

melalui media massa
•	 SK PMS manajemen hotel akan disampaikan kepada 

pimpinan di Jakarta
•	 Akan didirikan mushalla di Hotel Bumi Asih

Selain 6 peristiwa ini dari hasil wawancara dan dilengkapi 
dengan pencarian data di media massa, baik cetak maupun 
online, ada dua peristiwa intoleransi lain yang belum disebutkan, 
yaitu:
7. 	 Pemuda Mempermainkan Surat Dalam Al-Qur`an 

Pada April 2019 seorang pemuda, karena saling ejek dengan 
temannya di media sosial kemudian membuat content video 
yang berisi mempermainkan bacaan surat Adh-Dhuha dan 
lafadz Adzan. Sontak saja, videonya, yang awalnya diunggah 
di facebook tersebar sehingga menimbulkan kecaman banyak 
pihak. Kasus ini akhirnya ditangani oleh pihak kepolisian. 
8. 	 Postingan di Facebook Gunawan Tjen (Ketua Kadin 

Pangkalpinang)



Badan Litbang dan Diklat    143

Agustus 2019 lalu jagad media diramaikan oleh seorang 
calon tentara keturunan Perancis yang ternyata diindikasikan 
dekat dengan paham radikal. Hal ini menimbulkan reaksi 
beragam dari masyarakat, tak terkecuali masyarakat Bangka 
Belitung. Di antaranya adalah Gunawan Tjen, ketua kamar 
Dagang Pangkalpinang. Melalui facebook-nya Gunawan 
mengkritik pihak TNI yang kurang hati-hati meneliti calon 
tentaranya. Himbauan ini menyertakan symbol-simbol Islam, 
di antaranya bendera Tauhid, yang kemudian memancing 
emosi umat Islam di Bangka. Banyak yang tidak setuju dengan 
postingan itu, sehingga akhirnya Gunawan Tjen meminta maaf 
kepada umat Islam dan kasus dianggap selesai. 

d.	 Dinamika Moderasi di Pulau Bangka
Nilai-nilai, Kebijakan, dan Kearifan Lokal 
a. 	 Moto Masing-Masing Daerah

Ada banyak nilai dan peristiwa di Bangka yang menunjukkan 
sisi moderasi dari masyarakat Bangka. Dari sisi simbolis, di 
antaranya bisa dilihat dari motto masing-masing kabupaten/
kota. Ini juga menunjukan filosofi hidup dari daerahnya. Provinsi 
Bangka Belitung memiliki motto sarumpun sabalai. Sarumpun 
sebagai satu asal, satu warga, meskipun latar belakang etnis 
berbeda. Sedangkan sabalai artinya satu rumah, satu tempat 
tinggal. Karena itu, motto sarumpun sabalai menegaskan bahwa 
provinsi Bangka Belitung meskipun berasal dari berbagai suku 
tetapi mereka semua tinggal dalam satu rumah. Rumah itu harus 
dijaga bersama. 

Berikut motto masing-maisng wilayah khususnya di 
kepulauan Bangka:



144    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

•	 Sepintu Sedulang adalah motto Kabupaten Bangka. 
Maksudnya adalah satu rumah itu satu nampan. Ini merujuk 
pada tradisi nganggung (penjelasannya akan diuraikan 
nanti), di mana masing-masing warga menyiapkan dan 
membagi nampan makanan untuk di makan bersama-sama. 
Tradisi ini menunjukkan budaya saling berbagi satu dengan 
yang lain.

•	 Sejiran Setason  adalah Motto Kabupaten Bangka Barat. 
Sejiron setason mengandung makna bahwa wilayah ini 
mempunyai warga yang berdasarkan pada kekeluargaan dan 
kebersamaan.

•	 Junjung Besaoh  adalah motto Kabupaten Bangka Selatan 
yang berarti diangkat bersama, ditanggung bersama. 
Semboyan ini menunjukkan bahwa masyarakat Bangka 
Selatan menjunjung tinggi semangat kegotong-royongan

•	 Selawang Segantang  adalah motto Kabupaten Bangka 
Tengah. Makna dari motto ini tidak berbeda dengan wilayah 
Bangka yang lain. Artinya adalah satu pintu satu alat ukur. 
Maksudnya pintu itu menunjukkan bahwa masyarakat 
Bangka Tengah membuka diri terhadap hal-hal yang bersifat 
baik dan membangun. Sedangkan gantang melambangkan 
sifat gotong royong dan kebersamaan. 

•	 Pangkal Kemenangan  adalah motto kota Pangkalpinang. 
Maksudnya, pangkal pinang menjadi pusat kemenangan 
bagi masyarakat Bangka. 
Secara umum dari motto masing-masing wilayah ini 

menegaskan satu kesamaan, yaitu masyarakat Bangka terhadap 
pihak luar terbuka dengan hal baru, menerima dengan hangat 
pihak luar selama membawa kebaikan dan perbaikan. Sedangkan 



Badan Litbang dan Diklat    145

secara internal senantiasa membangun kebersamaan, menerima 
perbedaan, dan mengutamakan gotong royong. 
b. 	 Tari Sambut Sepintu Sedulang

Tarian ini merupakan tari penyambutan tamu agung. Tarian 
ini bisa dikatakan sebagai tari tradisi yang sudah membudaya 
menjadi bagian dari prosesi penyambutan tamu pemerintah 
maupun swasta yang datang berkunjung ke Bangka. Tarian ini 
mencerminkan adat istiadat masyarakat Bangka yang ramah-
tamah, sopan-santun, gembira dan bahagia, tulus dan terbuka 
terhadap siapa saja, khususnya tamu istimewa yang datang 
berkunjung ke Tanah Bangka. 
c. 	 Letak Rumah Ibadah yang Berdampingan

Di Muntok, Kabupaten Bangka Barat, ada simbol kedekatan 
Islam dan Konghucu yang sudah terjadi ratusan tahun yang 
lalu. Di sana ada Kelenteng Kong Fuk Miau dan Masjid Jami’ 
yang menjadi dua bangunan ikonik dari Kampung Tanjung, 
Kecamatan Muntok yang dibangun pada era abad ke-18. 
Kerukunan yang terjalin antara etnis Melayu dan Tionghoa ini 
nyatanya tidak hanya seumur jagung. Drs. Elvian, salah satu 
anggota DPRD Bangka menegaskan bahwa pertemuan antara 
Melayu yang beragama Islam dengan Cina atau Tionghoa 
yang beragama Konghucu sudah lama membaur dan saling 
menghargai. 

Pembangunan masjid misalnya, yang menyumbang bukan 
hanya orang Islam, tetapi banyak dari nonmuslim juga turut 
membantu untuk menyelesaikannya, termasuk urusan tukang 
bangunan dan pembiayaan. Nah, masjid dan kelenteng yang 
berdampingan di Muntok juga menunjukkan itu. Masjid dibangun 



146    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

secara gotong royong antara muslim dengan nonmuslim. Selang 
waktu pembangunan antara kelenteng dan juga masjid memang 
terbilang cukup lama, yakni sekitar 80 tahun. Beberapa bahan 
bangunan untuk masjid pun disumbangkan dari kelenteng, salah 
satunya tiang penyangga Masjid Jami’.

Saat terakhir, peneliti menyempatkan diri datang ke Desa 
Tanjung Bunga, Kecamatan Bukit Intan, Kota Pangkal Pinang. 
Di sana, sesuai informasi sebelumnya sedang berbagai rumah 
ibadah dari berbagai agama. Dan memang benar, peneliti sempat 
mengabadikannya, di mana beberapa rumah ibadah sudah 
dibangun dengan cukup megah. Letaknya tidak berjauhan, 
namun ada di satu kompleks yang menyatu. Sudah ada beberapa 
rumah ibadah dibangun dan difungsikan untuk ibadah, di 
antaranya kelenteng, vihara, dan pura. 
d. 	 Kebijakan Pemerintah Daerah

Ada beberapa peraturan daerah yang memang ditetapkan 
untuk mendukung berbagai tradisi lokal yang mempersatukan 
warga. Di antaranya Peraturan Gubernur Kepulauan Bangka 
Belitung nomor 41 tahun 2018 tentang Pembentukan 
Kepengurusan Lembaga Adat Melayu Provinsi Kepulauan 
Bangka Belitung. Dalam peraturan ini ada beberapa hal yang 
penting untuk dicatat. 

Pertama, pertimbangan dibentuknya lembaga ini adalah 
diantaranya melaksanakan pemajuan kebudayaan, memelihara 
kebhinekaan, dan membentuk mekanisme pelibatan masyarakat 
dalam Pemajuan Kebudayaan. Kedua, Lembaga Adat Melayu 
bertugas mengurus dan menyelesaikan berbagai permasalahan 
kehidupan yang berkaitan, dengan mengacu kepada adat istiadat 
dan hukum adat masyarakat Kepulauan Bangka Belitung. Dari 



Badan Litbang dan Diklat    147

dua hal ini sangat jelas, bagaimana tradisi lokal berperan dalam 
menyelesaikan berbagai konflik yang terjadi. 

Selanjutnya, kebijakan di tingkat kabupaten/kota juga 
menunjukkan kesinambungan perspektif dengan pemerintah 
provinsi, di mana menjadi kearifan lokal sebagai wahana 
mempersatukan warga. Contohnya adalah Peraturan Bupati 
Bangka Nomor 4 tahun 2017 tentang Pelestarian dan 
Pengembangan Adat Istiadat dan Nilai Sosial Budaya Masyarakat 
di Kabupaten Bangka. 

Dalam Pasal 1 disebutkan budaya apa saja yang dilindungi 
dan dilestarikan. Di antaranya adalah Nganggung, besaoh, 
Rebo Kasan, Berpantun, Barzanji, dan Ngeruah. adalah budaya 
membawa makanan lengkap di atas dulang yang ditutup dengan 
tudung saji dalam berbagai momen keagamaan (penjelasan 
detailnya ada di bagian berikutnya). Besaoh adalah kegiatan 
gotong royong warga desa secara bergantian, semacam arisan 
kegiatan dalam hal menebas hutan, menugal, dan kegiatan 
lainnya. Budaya-budaya ini, terutama nganggung dan besaoh 
adalah media warga untuk berbaur, bergaul satu dengan yang 
lain, tanpa melihat latar belakang ras dan agama, dan ini 
dipraktekkan. Bukan sekedar kebijakan. 

C.	 TRADISI MODERASI DALAM BUDAYA LOKAL
Selain hal-hal di atas, Kepulauan Bangka memiliki banyak 

momen pertemuan antarwarga dengan latar belakang suku 
dan agama yang berbeda. Di antara yang bisa kami catat di sini 
diantaranya:



148    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

a.	 Nganggung 
Nganggung adalah budaya membawa makanan lengkap di 

atas dulang yang ditutup dengan tudung saji. Nah, di dalamnya 
biasanya berisi nasi, lauk-pauk, buah-buahan, dan juga aneka 
kue. Sedangkan dulang adalah talam atau nampan yang biasanya 
terbuat dari kuningan dan bentuknya bulat.

Nganggung adalah tradisi budaya masyarakat kepulauan 
Bangka. Tradisi ini biasanya dilaksanakan untuk memperingati 
hari-hari besar. Seperti lebaran, pernikahan, atau penyambutan 
tamu kehormatan. Tradisi nganggung merupakan wujud 
semangat gotong-royong antarwarga. Dan tradisi ini bertujuan 
untuk mempererat tali silaturahmi sesama warga, supaya tercipta 
kerukunan dan kedamaian.

Kata nganggung sendiri berasal dari kata anggung  yang 
artinya angkat. Nah, orang-orang yang mengikuti acara 
nganggung biasanya akan mengangkat dulang ke atas bahu 
kanan mereka. Kemudian berjalan beriringan memasuki surau 
atau balai desa. Setelah itu, dulang diletakkan dengan berjajar 
memanjang. Warga yang datang akan duduk saling berhadapan. 
Kalau panitia sudah memberi aba-aba, barulah dulang dibuka 
dan disantap bersama-sama. Selain makan bersama, melalui 
tradisi ini setiap warga bisa saling berinteraksi dan bertukar 
pikiran.

Satu buah dulang, biasanya berisi aneka macam makanan. 
Satu menu makanan yang terkenal di Pulau Bangka, yakni 
lempah kuning. Makanan berkuah berwarna kuning ini 
memiliki rasa pedas asam. Aroma khas dari belacan, terasi 
khas Toboali, semakin menambah kelezatan lempah kuning. 



Badan Litbang dan Diklat    149

Melalui tradisi nganggung, tali persaudaraan antarwarga tetap 
terjaga. Nganggung merupakan wujud sikap gotong royong 
dan kebersamaan masyarakat dalam mengatasi masalah secara 
bersama.

Pada saat kegiatan nganggung, biasanya keadaan kampung-
kampung di pulau Bangka sangat ramai dan meriah. Masyarakat 
pribumi umumnya menghentikan segala aktivitas dan kegiatan 
rutin. Tradisi nganggung biasanya dilaksanakan di langgar, 
surau atau masjid dan dilaksanakan pada hari Jum’at. Pada 
saat perayaan hari-hari besar Islam, di samping Hari Raya Idul 
Fitri da Idul Adha, kegiatan Nganggung juga dilaksana dengan 
meriah. Melalui kegiatan nganggung sangat tampak dinamika 
sosial dan sikap keterbukaan masyarakat pribumi Bangka 
terhadap orang luar kampung yang dating berkunjung dengan 
memanggil, mengajak, dan mempersilahkan setiap orang yang 
datang ke kampung untuk singgah dan bertamu di rumah serta 
mencicipi hidangan yang telah disediakan. 

Kebiasaan tolong menolong masyarakat Bangka sangat 
kental dan tampak pada berbagai aspek kehidupan masyarakat, 
mulai dari kegiatan-kegiatan yang besar intensitasnya maupun 
menyangkut kehidupan rutinitas keseharian antarmasyarakat. 
Di antaranya dalam membangun fasilitas umum seperti masjid, 
balai adat, tempat pemandian, kuburuan, membangun jalan, 
merayakan acara-acara keagamaan dan acara-acara yang 
berhubungan dengan daur kehidupan seperti becukur (aqiqah), 
bersunat atau berkhitan, betamat atau khataman Al-Qur`an, 
pernikahan, serta upacara yang berhubungan dengan kematian. 
Setiap pelaksanaan kegiatan saling tolong dalam intensitas yang 
besar selalu diikuti dengan pelaksanaan kegiatan nganggung 



150    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

Bisa dikatakan, hampir semua wilayah di Bangka mengenal 
dan mempraktekkan nganggung, hanya saja acara dan event-
nya berbeda. Untuk perayaan yang besar-besaran masih agak 
berbeda. Jika di Bangka Barat ada Perang Ketupat, di Bangka 
Selatan ada 1 Muharram-an, di Kabupaten Bangka Tengah ada 
perayaan 1 Maulud-an, maka di Kabupaten Bangka Induk ada 
Rebo Kasan atau Ruahan dan acara lainnya. Jadi, sebenarnya 
nganggung adalah ajang silaturahmi antarwarga.

Di sisi lain, nganggung sendiri ditujukan untuk 
menggalakkan solidaritas berjamaah yang mungkin mulai 
pudar. Semakin berkembangnya nganggung di hari-hari besar 
agama Islam hingga pada acara kematian merupakan wujud 
kepedulian masyarakat untuk membesarkan hati keluarga yang 
berduka. Nganggung juga merupakan wujud gotong-royong 
antarwarga dan perlu dilestarikan. Dengan demikian tradisi 
nganggung merupakan sarana atau media untuk mengumpulkan 
masyarakat agar tercapai kepribadian umat. Semakin sering 
nganggung diadakan maka semakin baik pula kepribadiannya. 
Untuk itu, tradisi nganggung akan dan terus dilaksanakan dan 
dipertahankan oleh masyarakat Bangka. 

b. 	 Perayaan 1 Muharram
Jika nganggung adalah tradisi membawa dan berbagi 

makanan, maka di mana nganggung dilaksanakan adalah salah 
satunya pada perayaan 1 Muharram. Yang unik adalah jika di 
wilayah lain di Indonesia, perayaan 1 Muharram di selenggarakan 
di masing-masing wilayah. Namun untuk di Bangka ini 1 
Muharram dipusatkan perayaannya di satu kelurahan bernama 
kelurahan Kenanga, meskipun ada juga sedikit yang merayakan 



Badan Litbang dan Diklat    151

di wilayahnya masing-masing. Tradisi perayaan 1 Muharram di 
Kelurahan Kenanga, Kecamatan Sungailiat, Kabupaten Bangka 
sudah berlangsung lama. Tidak ada catatan sejarah kapan 
mulanya 1 Muharam dirayakan. Hasil wawancara dari beberapa 
narasumber pun tidak bisa memberikan waktu yang pasti, kapan 
tradisi ini dimulai.

Pada perayaan 1 Muharam warga dari setiap rumah sejak 
pagi hari sudah mendatangi masjid dengan membawa dulang 
(tempat membawa makanan) dengan penutup yang disebut 
tudung saji. Di dalam dulang terdapat berbagai penganan dari 
ketupat, daging rendang, daging semur dan lain - lain.

Membawa satu dulang dari satu rumah, disebut pula 
dengan sepintu sedulang atau nganggung. Adat ini menunjukkan 
kegotong-royongan yang kuat dari masyarakat Kenanga 
khususnya dan masyarakat Bangka umumnya. Nantinya 
isi dulang-dulang itu akan disantap bersama-sama. Rusydi 
Sulaiman, budayawan, akademisi, sekaligus tokoh masyarakat 
Bangka mengatakan:

“Tanggal 1 Muharram menjadi peringatan yang melebihi 
keramaian hari raya Idul Fitri dan Idul Adha. Selain tradisi 
nganggung di masjid, juga dilakukan open house di setiap rumah 
warga. Mereka membuka pintu seharian penuh untuk menerima 
tamu yang silaturrahim dari desa tetangga, bahkan dari luar 
provinsi. Tamu-tamu ini datang sekaligus memanfaatkan 
momen setahun sekali.”

Tradisi 1 Muharram ini sudah dijadikan agenda tingkat 
provinsi, di mana anggaran dari APBD juga dialokasikan. 
Pada momen ini biasanya akan diundang penceramah tingkat 



152    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

nasional untuk menyampaikan tausiah, warga dikumpulkan 
demikian tokoh-tokoh dari semua kalangan. Karena itu, semua 
narasumber menyebutkan bahwa peringatan 1 Muharram 
dinikmati dan dihadiri oleh semua warga, termasuk yang 
berbeda agama. Warga yang beragam Kristen, Katolik, Buddha, 
Hindu, dan Konghucu turut hadir silaturrahmi ke rumah 
warga kenalannya, menikmati berbagai suguhan makanan yang 
disediakan. 

c. 	 Perayaan Maulid Nabi 
Perayaan Maulid Nabi Muhammad SAW di Bangka 

dipusatkan di Desa Kemuja, Kecamatan Mendo Barat, 
Kabupaten Bangka. Saat itu Desa Kemuja akan tumpah ruah 
dengan masyarakat yang datang dari seluruh Pulau Bangka 
untuk bersilaturahmi dan warga setempat akan melakukan open 
house. Sedangkan pada pagi harinya dilakukan doa bersama di 
masjid setempat, serta digelar adat Nganggung.

Perayaan ini biasanya dikemas dengan berbagai acara. Di 
antaranya yang terjadi pada 2017 dirangkai dalam acara Festival 
Seni Budaya Islam dan Festival Melayu Bangka Belitung. Fetival 
ini menampilkan para pemenang lomba seni di atas panggung 
terbuka yang berada di lapangan sepakbola Desa Kemuja yang 
disaksikan warga setempat serta para pejabat Pemkab Bangka 
dan Provinsi Kepulauan Bangka Belitung.

Selain itu digelar pameran foto tempo dulu baik terkait 
dengan seni dan budaya juga terdapat foto-foto yang 
menggambarkan tentang keberadaan Presiden pertama RI 
Soekarno ketika diasingkan di Bangka dan berbagai foto sejarah 
lainnya yang pernah terjadi di Bangka Belitung.



Badan Litbang dan Diklat    153

Semua narasumber mengakui bahwa perayaan Maulid Nabi 
ini mengalahkan ramainya Idul Fitri dan Idul Adha. Menurut 
KH. Hijazi Djama’in, Pengasuh Pondok Pesantren Al-Islam 
Kemuja, warga menyiapkan makanan untuk tamu melebihi dari 
biasanya. 

“Mereka menyiapkan, di antaranya ayam yang cukup 
banyak, bahkan ada yang bisa sampai 40 ekor ayam. Hal ini 
untuk menyambut tamu yang datang dari berbagai daerah. 
Kedatangan mereka rombongan, bersama keluarga atau teman. 
Bukan terbatas dari Bangka saja, tetapi dari luar Bangka. Latar 
belakang agamanya juga macam-macam, tidak hanya yang 
Islam, yang nonmuslim pun turut hadir saat open house.”

d. 	 Sembahyang Rebut 
Selain perayaan 1 Muharram dan Maulid Nabi oleh umat 

Islam yang menjadi arena perjumpaan antaretnis dan antara 
agama, dalam masyarakat Tionghoa Bangka ada juga perayaan 
yang melibatkan berbagai agama. Di antara perayaan itu adalah 
perayaan Sembahyang Rebut. 

Budaya Tionghoa mengenal tiga sembahyang utama, yaitu 
Kho Ngian atau Imlek, Chin Min (Cheng Beng), dan Chiong Si 
Ku atau Rebut. Setiap tanggal 15 bulan 7 penanggalan Imlek, 
yang dikenal dengan Chit Ngiat Pan (sembahyang pertengahan 
bulan ke tujuh Imlek) atau Sembahyang Rebut (Chiong Shi Ku). 
Diyakini  oleh warga Tionghoa Bangka pada saat tersebut pintu 
akhirat terbuka (Khoi Kui  Mun).

Seluruh arwah akan turun ke bumi sejak permulaan bulan 
ke tujuh. Di antara arwah tersebut, ada yang bergentayangan 
dalam keadaan terlantar, sehingga mereka sangat membutuhkan 



154    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

persembahan makanan. Arwah yang terlantar ini karena tidak 
memiliki keturunan, meninggal tidak wajar, dan meninggal 
dalam kurun waktu lama (generasi lanjut  tidak kenal dan tidak 
memberi persembahan).

Beberapa tempat di Indonesia, mengenal   sembahyang 
Chiong Si Ku dengan Cioko. Umat Buddha menamai dengan 
perayaan Ulambana. Umat Konghucu dengan sembahyang 
Arwah Umum /Jing Hao Peng.  Ajaran Tao sebagai perayaan 
Tionggoan (Zhong Yuan). Sedangkan Yu Lan Hui (Hari Arwah 
Tionghoa) di Serawak   dan Festival Hantu (Gui Jie)  oleh 
masyarakat internasional. Pada perayaan ini terdapat aneka 
persembahan seperti umbi-umbian, kacang, sayuran dan 
buah  di depan altar Thai Se Ja. Sajian sebagai hidangan bagi 
arwah sebelum kembali ke akhirat.

Persiapan perayaan  memerlukan waktu yang cukup lama 
dan biaya besar. Patung Thai Se Ja yang semakin besar dan 
tinggi,  perlambang kemakmuran lingkungan setempat. Patung 
terbuat dari kain atau kertas lima warna ( biru, hijau, merah, 
kuning dan jingga). Kerangka bambu, dengan pundak Thai Se 
Ja dipasang payung dan bendera perlindungan. Bendera tertulis 
“Lin atau Liang” berarti manjur. Payung yang menghiasi pundak 
Thai Tse Ja dikenal dengan  „Payung Kramat“ menjadi salah 
satu barang lelang. Dipercaya membawa kemakmuran dan 
pelindungan. Dana lelang masuk ke kas Klenteng.

Puncak sembahyang Rebut dibukanya kain atau kertas 
merah penutup mata patung. Ritual ini dikenal dengan Khoi 
Kong. Ada sebuah harapan akan kebaikan yang tercermin pada 
tulisan di dada Thai Tse Ja yaitu Hap Ka ( Ham Cung) Phin On 
–kesejahteraan untuk seluruh warga masyarakat. Persembahan 



Badan Litbang dan Diklat    155

di altar Thai Tse Ja akan diperebutkan oleh masyarakat. Setiap 
orang harus mendapatkan, walaupun hanya sebutir beras.

Ritual rebut diadakan pada tengah malam, jam 00.00 WIB. 
Setelah aba-aba diberikan, maka masyarakat dapat berebut 
persembahan altar. Hal inilah yang membuat sembahyang ini 
dikenal dengan sembahyang Rebut. Di sinilah semua masyarakat 
yang hadir, bukan hanya warga Tionghoa, tapi Melayu dan 
lainnya, baik yang beragama Konghucu, termasuk Islam turut 
memperebutkan persembahan. Hampir semua narasumber 
menyampaikan hal ini, di antaranya Prof Dr. Bustami Rahman. 
Ia menjelaskan: 

“Saya dari pihak ibu memiliki darah Cina, maka dengan 
budaya Cina tidak asing. Di sini antara Cina dan Melayu 
sudah berbaur lama sejak ratusan tahun yang lalu. Termasuk 
sembahyang Rebut, di mana semua masyarakat terlibat. Saya 
waktu kecil juga ikut memperebutkan makanan saat dalam 
perayaan itu. Ini hal yang biasa, bahkan sampai sekarang terjadi.” 
Peran Media Sosial dalam Memoderasi Umat Beragama 

Media sosial menurut pengakuan Ahmadi Sofyan, 
budayawan yang tahun lalu mencalonkan diri sebagai anggota 
dewan tingkat pusat, menegaskan bahwa untuk di Bangka peran 
media sosial memang belum terlalu kuat. Karena beberapa 
konflik yang ditanganinya bisa diselesaikan secara kekeluargaan. 
Budaya orang Bangka yang disebut dengan ndak kawa nyusah 
yang berarti tidak mau susah, tidak mau ikut campur membuat 
hubungan antarwarga bisa saling menghargai dan tidak ikut 
campur satu dengan yang lain. Satu konflik di daerah tertentu, 
meski dari latar belakang agama yang berbeda tidak membuat 



156    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

sesame agama di wilayah lain untuk turut campur apalagi turut 
tersulut emosi. Ringkasnya, konflik di satu daerah menjadi 
urusan warga di daerah itu. Daerah yang lain tidak ingin campur 
tangan. 

Namun, meski peran media sosial belum terasa menguat, 
tapi gejalanya sudah terasa. Ini pun diakui. Hal yang sama 
dikemukakan oleh Sayydi Deqy, penulis buku Korpus Mapur 
dalam Islamisasi di Bangka. Ada sahabatnya yang aktif di media 
sosial mengalami intimidasi dari pihak Front Pembela Islam 
karena postingannya di Facebook yang dianggap menyinggung 
mereka, namun persoalan ini tidak sampai menimbulkan konflik 
sosial.

Justru, yang dikhawatirkan, sebagaimana diungkapkan oleh 
Bustami Rahman, system politik saat ini yang mengedepankan 
kekuatan uang, berpotensi menimbulkan konflik yang besar di 
masyarakat. Kepemimpinan politik ditentukan oleh kekuatan 
modal, sehingga siapa yang kuat keuangannya, maka ialah yang 
maju mewakili atau mempimpin daerahnya. 

“Sistem politik ini akan terasa dampaknya ke depan. Karena 
yang minoritas tetapi kuat secara ekonomi bisa menguasai yang 
mayoritas. Nah, ini mudah menimbulkan gesekan sosial. Saya 
khawatir Bangka akan mengalami itu, dan sekarang gejalanya 
sudah mulai terjadi. System politik ini tidak sehat untuk masyakat 
di Bangka. Bayangkan, hanya karena dikasih jilbab, seorang 
family saya rela memilih calon yang belum tentu berkualitas.”

Karena itu, dua hal ini, faktor media sosial dan politik 
menjadi perhatian para tokoh, budayawan, agamawan di Bangka.



Badan Litbang dan Diklat    157

D.	 TEMUAN LAPANGAN
Dari berbagai temuan lapangan, ada beberapa hal yang 

menarik bicara dinamika moderasi di Kepulauan Bangka. Fakta 
bahwa berbagai konflik terjadi di Kepulauan Bangka tidak bisa 
ditutupi, sebagaimana telah diakui oleh semua narasumber. 
Namun, semuanya juga menegaskan dan merasakan bahwa 
Kepulauan Bangka memiliki perangkat yang cukup untuk 
menjaga dan membangun moderasi warganya yang memiliki 
latar belakang berbeda. 
1. 	 Adanya Tradisi Agama yang Mempertemukan

Antara orang Tionghoa dengan Melayu menganggap 
bahwa mereka berdiri sama tinggi, duduk sama rendah, meski 
mayoritas umat Islam di sana tidak memperlakukan secara 
diskriminatif yang minoritas. Sebaliknya yang minoritas juga 
membuka diri dengan mayoritas. Momen perayaan Tahun 
Baru Islam, Maulid Nabi, dan Rebo Kasan menjadi bukti betapa 
umat Islam di sana terbuka untuk menerima siapa saja. Setiap 
rumah melakukan open house bagi semua tamu tanpa membeda-
bedakan. Dipersiapkan hidangan yang lebih lezat dari biasanya, 
dan tentu menghabiskan biaya yang cukup besar. Demikian pula 
yang minoritas, misalnya Tionghoa, dalam tradisi Sembahyang 
Rebut, melibatkan umat Islam, dan mempersilahkan mereka 
untuk turut memeriahkan malam puncaknya. 
2. 	 Tempat Ibadah yang Berdampingan

Terdapat beberapa bukti bahwa rumah ibadah di Kepulauan 
Bangka saling berdampingan: masjid dengan kelenteng, 
kelenteng dengan pura atau vihara, dan seterunya. Bukan hanya 



158    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

itu, proses pembangunannya pun melibatkan latar belakang 
agama yang berbeda.
3. 	 Dukungan Pemerintah dengan Kebijakan

Pemerintah daerah berkepentingan dengan harmoni di 
antara warganya. Mereka melihat betul bahwa di antara yang 
dapat menyatukan warga adalah dengan tradisi local yang sudah 
berurat berakar. Oleh karena itu, pemerintah membuat kebijakan 
bahkan mengalokasikan dana untuk kegiatan-kegiatan seperti 
Maulid Nabi, 1 Muharram, dan lain sebagainya. 

Dalam berbagai momen itu terlibat pihak pemerintah, 
pengusaha, pemangku adat, tokoh agama, dan warga secara 
umum. Ini artinya semua elemen masyarakat dilibatkan dan 
turut merayakan kebersamaan dalam momen keagamaan yang 
dikemas inklusif untuk semua pihak. 
4. 	 Jargon

Jargon-jargon seperti nda kawa nyusah, fangin tongin 
jitjong, atau Melayu dan Tionghoa Sama saja, Sarumpun 
Sabalai, Sapintu Sadulang, dan lain sebagainya terus menerus 
digaungkan dalam rangka menjaga prinsip-prinsip dasar 
masyarakat. Dengan senantiasa menanamkan jargon-jargon ini 
masyarakat senantiasa diingatkan bahwa mereka adalah satu 
kesatuan. Mereka adalah warga masyarakat Kepulauan Bangka 
yang memiliki keanekaragaman agama dan budaya, namun pada 
hakekatnya satu. Tidak terpisahkan. 
5. 	 Musyawarah Mufakat

Berbagai konflik yang terjadi secara umum diselesaikan 
secara musyawarah mufakat. Kecuali jika sudah ada unsur pidana, 
maka hal itu akan diselesaikan secara hukum. Namun, prinsip 



Badan Litbang dan Diklat    159

musyawarah mufakat ini senantiasa didahulukan daripada yang 
lain. Hal ini tampak dari catatan selama penelitian, sebagaimana 
telah dituliskan di bagian awal. 

Menilik dari temuan-temuan ini, Kepulauan Bangka mulai 
dari sejarah awal hingga Bangka saat ini senantiasa terjadi naik 
turun harmoni antarwarga. Namun, secara umum kesadaran 
akan perbedaan dan justru perbedaan itulah yang menyatukan 
menjadi prinsip dasar warga Kepulauan Bangka. Dinamika 
inilah yang akan terus menwarnai dan tidak ada kata berhenti. 

E.	 KESIMPULAN
Dari penelitian ini dapat disimpulkan beberapa hal. Pertama, 

masyarakat Bangka memiliki latar belakang budaya dan agama 
yang majemuk. Perjumpaan satu dengan yang lain telah terjadi 
sejak ratusan bahkan ribuan tahun yang lalu.

Kedua, ada empat pilar harmoni kehidupan 
masyarakat Bangka, yaitu agama dengan berbagai ritual 
yang mempertemukan, penguasa politik dengan berbagai 
kebijakannya, pengusaha sebagai pendukung dengan berbagai 
ritual keagamaan yang diselenggarakan, serta adat di mana ada 
pemangku adat yang masin concern untuk menjaga persatuan 
dan kesatuan masyarakat Bangka

Ketiga, momen-momen pertemuan antarwarga dengan latar 
belakang berbeda sangat penting untuk menjaga kerukunan dan 
kehidupan yang toleran. Peringatan tahun baru Islam, Maulid 
Nabi, Sembahyang Rebut adalah contoh-contoh kearifan lokal 
yang direproduksi untuk mempertahankan harmoni semua 
warga.



160    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

Keempat, konflik bukan tidak terjadi, tapi memang harus 
terjadi. Dari berbagai konflik yang ada, baik intern agama 
maupun antaragama, ada yang dapat diselesaikan dengan 
kekeluargaan, tetapi ada juga yang dibawa ke ranah hukum. 
Namun dari konflik ini tampak bahwa spirit ndak kawa nyusah 
memang masih berakar, di mana masing-masing warga diberikan 
kesempatan untuk menyelesaikan masalahnya sendiri. 

F.	 REKOMENDASI 
Peran pemerintah dalam membangun dan mempertahankan 

moderasi masyarakat sangat vital. Karena itu pemerintah harus 
mengambil peran dan menentukan posisinya secara jelas di 
masyarakat.

Media sosial dan sistem politik di masa yang akan datang 
berpotensi merubah harmoni dan upaya moderasi yang 
dilaksanakan. Karena itu dua hal ini perlu menjadi perhatian 
bersama.

G.	 DAFTAR PUSTAKA 
Abdullah, I dan Bangka. 2011. Sejarah Sosial Cina Melayu. 

Yogyakarta: Tiara Wacana. 
Abimanyu, Y dan Srinindiati, D. 2019. “Sejarah Terbentuknya 

Kepulauan Bangka Belitung (Pangkal Pinang) Sebagai 
Sumber Pembelajaran Sejarah.” Jurnal Sejarah dan 
Pembelajaran Sejarah. 4 (2), pp. 162–169.

Bahri, U. 2015. Magnet Timah Bangka dari Masa ke Masa, dalam 
Buku Kelekak Budaya Bangka. Bangka: Dinas Kebudayaan 
dan Pariwisata Kabupaten Bangka.



Badan Litbang dan Diklat    161

Bakar, A. A.1995. Bahrin, Amir, Tikal. Bangka: Dinas Pendidikan 
Kabupaten Bangka.

Bakar et al. 1995. Dinas Pendidikan Kabupaten Bangka. Bangka: 
Dinas Pendidikan Kabupaten Bangka.

Bangka. tt. Bangka. Bangka: Dinas Kebudayaan dan Pariwisata 
Kabupaten Bangka.

Cholillah, J. 2015. “Orang Lom: Masalah Sosial dan Ancaman 
Kearifan Lokal dalam Tinjauan Sosiologi.” Society, 3(2), pp. 
59–72.

Elvian, A. 2015. Pangkalpinang: Berfi Berjaya Mandiri. 
Dinas Kebudayaan, Pariwisata, Pemuda, dan Olahraga 
Pangkalpinang.

Elvian, A. 2015. Memarung, Panggung, Bubung, Kampung, dan 
Nganggung, Pangkalpinang: Dinas Kebudayaan, Pariwisata, 
Pemuda, dan Olahraga Pangkalpinang.

Fajrina, A. 2016. “Provinsi Kepulauan Bangka Belitung: Empat 
Tahun Lagi Penduduk Bangka Belitung Berjumlah 1.5 
Juta Jiwa.” Bangka Belitung: Diskominfo Babel. Tersedia 
pada: https://babelprov.go.id/content/empat-tahun-lagi-
penduduk-babel-15-juta-jiwa.

Iskandar, Hasan. 2009. Bangka Belitung Menuju Masa Depan. 
Tanggerang: Yayasan At-Tawwab.

Kartika Sari dkk,. 2019. Mutiara Negeri Melayu. Bangka: Madania 
Center Press.

Rusydi, Sulaiman dan Amir, Syuhada. 2019. KH. Ja’far Addari, 
Ulama Kharismatik dan Bersahaja. Bangka: Madania Center 
Press.



162    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

Saidun, D. 2016. “Kapita Selekta Budaya Bangka.” Dinas 
Kebudayaan dan Pariwisata Kabupaten Bangka. 

Sayyid Deqy, Teungku. 2014. Korpus Mapur dalam Islamisasi 
Bangka. Yogyakarta: Penerbit Ombak.

Sulaiman, R. 2019. “Dinamika Peradaban Kampung di Bangka,” 
Mawa’Izh: Jurnal Dakwah Dan Pengembangan Sosial 
Kemanusiaan. 10(2), pp. 190–213. 

Sulaiman, R. dan Syuhada, A. 2019. KH. Ja’far Addari: Ulama 
Kharismatik dan Bersahaja. Bangka: Madania Center Press.

Suparta. 2017. “Nilai-Nilai Pendidikan Islam dalam Budaya 
Nganggung dan Implikasinya Terhadap Solidaritas Umat 
di Kecamatan Mendo Barat Kabupaten Bangka,” Madania: 
Jurnal Kajian Keislaman, 21(1), p. 101.

Sutrisno, E. 2019. “Aktualisasi Moderasi Beragama di Lembaga 
Pendidikan,” Jurnal Bimas Islam. 

Umar Bahari. 2015. “Magnet Timah Bangka dari Masa ke 
Masa.” Dalam buku Kelekak Budaya Bangka. Bangka: Dinas 
Kebudayaan dan Pariwisata Kabupaten Bangka.



Badan Litbang dan Diklat    163

MODERASI BERAGAMA  
DI KOTA BEKASI

Ibnu Hasan Muchtar

A.	 PENDAHULUAN
Di Indonesia, masalah agama merupakan hal yang paling 

sensitif. Soliditas dan solidaritas atas nama agama seringkali 
melampaui ikatan-ikatan primordial lainnya. Sejumlah lembaga 
telah melakukan kajian terkait ini. Dalam satu dekade terakhir, 
isu konflik keagamaan, intoleransi, dan radikalisme menjadi 
arus utama yang paling banyak diriset oleh sejumlah lembaga. 
Beragam metodologi dan perspektif telah ditawarkan untuk 
menganalisis fenomena tersebut.

Ihsan Ali Fauzi dkk., mencatat bahwa dalam rentang waktu 
1990-2008, dua pertiga konflik keagamaan yang terjadi di 
Indonesia mengambil bentuk aksi damai, dan hanya sepertiga 
yang terwujud dalam bentuk aksi kekerasan. Sebagian besar 
konflik keagamaan ini terkait dengan isu komunal keagamaan, 
misalnya Islam-Kristen dan penodaan agama (Fauzi dkk., 2009).

Dalam Q.S Hud (118–119) dijelaskan bahwa Allah tidak 
menghendaki manusia satu pandangan. Penggunaan bentuk 
kata kerja yang menunjuk pada masa mendatang (al-fi‘l al- 



164    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

mudhâri’) mengindikasikan bahwa perbedaan di antara manusia 
akan terus terjadi. Karena itu pemaksakan dalam berdakwah 
kepada mereka yang berbeda pandangan, baik dalam satu agama 
maupun dengan penganut agama lain, tidak sejalan dengan 
semangat menghargai perbedaan yang menjadi tuntunan al-
Qur`an. 

Sedangkan Q.S al-Hujurat ayat 13 menegaskan bahwa 
Allah menciptakan manusia dari asal dan jenis yang satu yakni 
Adam dan Hawa. Allah menyebarkan dari keduanya laki-laki 
dan perempuan yang banyak, memisahkannya, dan menjadikan 
mereka berbangsa-bangsa dan bersuku-suku agar mereka 
saling mengenal sehingga mereka bisa saling menolong, saling 
membantu, dan saling mewarisi. Walaupun demikian, orang 
yang paling mulia di antara mereka adalah orang yang paling 
takwa, yakni mereka yang paling banyak ketaatannya kepada 
Allah serta menjauhi perbuatan yang dilarang oleh-Nya. Orang 
mulia bukan yang paling banyak kerabat dan kaumnya; bukan 
yang paling mulia nasabnya. Dalam ayat ini terdapat dalil bahwa 
mengetahui nasab adalah disyariatkan, karena Allah menjadikan 
mereka berbangsa-bangsa dan bersuku-suku. 

QS. Hud ayat 118–119 dan al-Hujurat ayat 13 meng
gambarkan seperti kondisi Indonesia yang beraneka ragam, 
baik secara budaya, etnis, bahasa, maupun agama. Berbagai 
etnis berbicara dengan dialek yang berbeda, bahkan penduduk 
Indonesia juga terdiri atas enam agama besar yaitu Islam, 
Kristen, Katolik, Budha, Hindu, dan Konghucu. Mayoritas umat 
Islam tersebar di Sumatera, Jawa, Madura, Kalimantan, Sulawesi, 
Lombok, Sumbawa, dan pulau-pulau di Maluku Utara. Penganut 



Badan Litbang dan Diklat    165

Kristen Protestan mayoritas tersebar di Irian Jaya. Umat Katolik 
tersebar di Pulau Plores, Timor Timur. Sementara umat Hindu 
kebanyakan tersebar di Pulau Bali.

Kehadiran media sosial dalam era post-truth yang menjadi 
salah satu kunci keberhasilan fragmentasi otoritas keagamaan 
begitu sulit untuk dikendalikan. Lebih dari itu, media sosial juga 
telah meruntuhkan otoritas tradisional dan modern sekaligus, 
yang oleh Nichols disebut sebagai the death of expertise (Nichols, 
2017). Wildan melihat hal ini lebih didominasi oleh kelas 
menengah muslim perkotaan yang notabene berpendidikan 
(Wildan, 2016). Hal tersebut terlihat dari eksistensi spirit 
keberislaman yang muncul di ruang publik seperti program 
TV, hotel syariah, sekolah islami, rumah sakit islami, perumahan 
islami, dan wisata islami (Fealy, 2012). Alhasil, kemunculan 
para ustaz yang mampu mengkapitalisasi diri, meskipun tidak 
semuanya, melalui media sosial, menjadi tak terhindarkan. 
Mereka inilah yang himbauannya lebih didengarkan oleh 
masyarakat (Akmaliyah, 2019).

Di sisi lain, awal tahun 2000 kita melihat kemunculan 
kelompok yang mempraktikkan ekstremisme beragama dalam 
bentuk bom bunuh diri. Ada pula kelompok yang dipandang 
terlalu mendewakan rasio dalam beragama. Kedua kelompok 
ini menjadi perbincangan hangat di ruang publik. Darlis menilai 
kedua kelompok ini berkontestasi karena perbedaan paham 
keagamaan dan cara pandang dalam beragama. Kedua kelompok 
tersebut dapat dipetakan menjadi kelompok liberal dan 
kelompok eksklusif yang mengusung isme masing-masing. Di 
mana eksklusivisme dapat dipahami sebagai paradigma berpikir 



166    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

yang cenderung tertutup terhadap keanekaragaman. Sementara 
liberalisme merupakan paham yang memperjuangkan kebebasan 
di semua aspek (Darlis, 2016).

Cara pandang kedua kelompok tersebut acap kali 
meresahkan masyarakat. Bahkan lebih jauh, menjadi ancaman 
serius bagi pranata sosial baik dalam konteks lokal, regional, 
nasional dan internasional. Dalam konteks lokal dan regional, 
kearifan lokal dapat digunakan untuk memoderasi dua kutub 
yang berbeda. Misalnya tradisi pela gandong yang menyatukan 
umat beragama di Maluku.

Di tengah kondisi tersebut, moderasi beragama diharapkan 
dapat menjadi solusi (Darlis: 2017). Moderasi beragama 
ini dapat dimaknai sebagai sikap beragama yang seimbang 
antara pengamalan agama sendiri dan penghormatan kepada 
praktik agama lain. Jalan tengah inilah yang diyakini akan 
menghindarkan masyarakat dari sikap ekstrem dan ekslusif yang 
berlebihan. Moderasi beragama ini pada akhirnya terekspresikan 
dalam bentuk toleransi aktif yang sangat dibutuhkan dalam 
mewujudkan harmoni sosial.

Penelitian ini pada dasarnya ingin melihat dinamika 
moderasi beragama yang telah dipraktikkan oleh negara. Dalam 
hal ini pemerintah daerah dan perangkatnya, serta masyarakat 
yang tergabung dalam organisasi yang memiliki konsentrasi 
dalam mewujudkan toleransi aktif melalui moderasi beragama.

Berdasarkan latar belakang di atas, maka yang menjadi 
masalah dalam penelitian ini adalah bagaimana dinamika 
moderasi beragama di Kota Bekasi. Adapun tujuannya yaitu 
mendeskripsikan dinamika moderasi beragama di Kota Bekasi.



Badan Litbang dan Diklat    167

B.	 GAMBARAN LOKASI PENELITIAN

a.	 Geografis dan Demografis Kota Bekasi
Kota Bekasi secara administratif termasuk bagian dari Jawa 

Barat. Kota ini termasuk salah satu kota besar yang menjadi satelit 
Ibukota DKI Jakarta. Kondisi ini mempengaruhi pola hidup 
mayoritas penduduk kota Bekasi, yang kerap kali diidentikan 
dengan Jakarta.

Secara geografis Kota Bekasi terletak di sebelah timur 
Jakarta, berbatasan dengan Jakarta Timur; sebelah utara dan 
timur berbatasan dengan Kabupaten Bekasi; sebelah selatan 
berbatasan dengan Kabupaten Bogor; di barat daya berbatasan 
dengan Kota Depok.

Kota Bekasi merupakan daerah dataran rendah dengan 
kondisi lingkungan sehari-hari sangat panas. Temperatur harian 
rata-rata 23,6 derajat celcius sampai dengan 34,2 derajat celcius. 
Adapun dengan curah hujan antara 32 mm sampai dengan 421 
mm.

Kondisi lahan dipergunakan pemukiman dan bisnis 
sehingga kota Bekasi pendapatan utamanya dari bidang jasa. 
Visi Kota Bekasi saat ini Maju Sejahtera dan Iihsan.

Sebagai kota Satelit Ibukota DKI Jakarta, Kota Bekasi 
mengalami kepadatan yang berlebih. Menurut data BPS yang 
mengacu pada kompilasi dari Dinas Kependudukan dan Catatan 
Sipil jumlah Penduduk Kota Bekasi saat ini, penduduknya lebih 
dari 2,2 juta jiwa yang tersebar di 12 kecamatan: Kecamatan 
Pondok Gede, Jati Sampurna, Jati Asih, Bantar Gebang, Bekasi 
Timur, Rawa Lumbu, Bekasi Selatan, Bekasi Barat, Medan Satria, 
Bekasi Utara, Mustika Jaya, Pondok Melati. Jika dibandingkan 



168    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

dengan tahun sebelumnya (tahun 2018) jumlah penduduk kota 
Bekasi mengalami pertumbuhan yang cukup tinggi yaitu sebesar 
4,96 %.

Dari total luas wilayah Kota Bekasi, lebih dari 50% sudah 
menjadi kawasan efektif perkotaan, dengan 90% kawasan 
perumahan, 4% kawasan industri, 3% kawasan perdagangan, 
dan sisanya untuk bangunan lainnya (https://id.wikipedia.org/
wiki/Kota_Bekasi - cite_note-cipta-4).

Berdasarkan sensus tahun 2010, Kecamatan  Bekasi 
Utara merupakan wilayah dengan tingkat kepadatan tertinggi, 
yakni sebesar 12.237 jiwa/km² dan Kecamatan  Bantar 
Gebang  dengan kepadatan 4.310 jiwa/km² menjadi yang 
terendah. Sementara pencari kerja di kota ini didominasi oleh 
tamatan  SMA  atau sederajat, yakni sekitar 65,6% dari total 
pencari kerja terdaftar.

Sebagai kawasan hunian masyarakat urban, Kota Bekasi 
banyak membangun kota-kota mandiri, di antaranya Kota 
Harapan Indah, Kemang Pratama, dan Galaxi City. Selain itu 
pengembang Summarecon Agung juga sedang membangun kota 
mandiri Summarecon Bekasi seluas 240 ha di Kecamatan Bekasi 
Utara.  Seiring dengan meningkatnya jumlah masyarakat 
kelas menengah ke atas, Kota Bekasi juga gencar melakukan 
pembangunan apartemen dan pusat perbelanjaan mewah.

Menurut data terbaru yang dihimpun oleh kementrian 
Agama Kota Bekasi, komposisi jumlah penduduk menurut 
Etnis, dan pendatang yaitu, etnis Betawi 20 %, etnis Sunda 15 
%, etnis Jawa 40 %, lainnya 25 %. Sedangkan komposisi jumlah 
penduduk menurut Jumlah Pendatang, yaitu masyarakat asli 
Bekasi 20 % dan pendatang 80 %.



Badan Litbang dan Diklat    169

Dalam bidang politik, hampir seluruh partai politik yang 
terdaftar secara nasional juga terdaftar pada KPUD Kota Bekasi, 
berikut beserta urutan kursi yang diperoleh, yaitu: Partai 
Keadilan Sejahtera (12 Kursi), Partai PDIP (12 kursi), Partai 
Golongan Karya (8 kursi), Gerindra (6 kursi), PAN (5 kursi), 
Demokrat (4 kursi), PPP (2 kursi), dan PKB (1 kursi) Jumlah 
50 kursi (https://id.wikipedia.org/wiki/Kota_Bekasi diunduh 14 
Oktober 2019).

Meskipun sebagai satelit kota DKI Jakarta, terdapat nilai-
nilai budaya yang masih hidup ditengah masyarakat seperti 
kebersamaan dan gotong royong masih kuat di masyarakat, 
kesenian daerah, adat istiadat masih dipegang oleh penduduk 
asli Kota Bekasi dan sopan santun dan saling menghormati 
masih tinggi.

Terkait dengan jumlah penduduk berdasarkan agama, 
menurut data kemenag kota Bekasi tahun 2014/2018, 
secara berurutan yaitu; Islam dengan pemeluk agama 
2.146.807/ 2.141.407 jiwa, Kristen 182.106/195.985 jiwa, 
Katolik 74.759/71.770 jiwa, Hindu 27.952/ 27.952 jiwa, 
Buddha 38.450/22.492 jiwa, Konghucu 201/201 jiwa. Total 
2.470.275/2.461.393 jiwa, sedangkan berdasarkan data dari 
Dinas Kependudukan dan Catatan Sipil berjumlah: 2.384.236 
jiwa. Terdapat selisih jumlah penduduk menurut Kemenag Kota 
Bekasi dan dari Dinas Kependudukan dan Catatan Sipil Kota 
Bekasi.

Persolan jumlah data penduduk sampai saat ini memang 
masih sering ada perbedaan. Hal ini bukan hanya pada 
tingkat Kab/Kota bahkan pada tingkat Provinsi. Jika kita lihat 



170    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

juga data yang dikeluarkan oleh Kantor Kemenag melalui 
para penyuluhnya antara data tahun 2014 dan 2018 terdapat 
perbedaan yang signifikan: ada yang naik mencolok bahkan ada 
yang menurun dan stagnan. Dari data jumlah penduduk di atas, 
Kota Bekasi merupakan kota yang heterogen baik dari segi etnis 
maupun agama (sumber data dari Humas Kantor Kemenag Kota 
Bekasi).

b.	 Toleransi Beragama di Kota Bekasi
Beberapa tahun lalu, Kota Bekasi sering digambarkan 

oleh media mainstream sebagai salah satu kota yang intoleran. 
Bahkan pada 2015 lalu, kota yang juga dijuluki Kota Patriot ini 
berada di urutan kedua yang paling rendah, yakni peringkat ke-
93 dari 94 daerah yang disurvey. Pada 2017 naik ke peringkat 53. 
Penyematan kota intoleran itu karena beberapa kasus konflik 
yang pernah terjadi di daerah ini antara lain kasus penolakan 
warga terhadap penggunaan rumah tinggal yang dijadikan 
rumah ibadat yang dikenal dengan kasus Ciketing Mustika Jaya 
Kota Bekasi. Kasus ini terkait dengan penolakan warga terhadap 
kegiatan yang dilakukan Jemaat Ahmadiyah Indonesia (JAI). 
Selain kasus-kasus konflik yang pernah terjadi, intoleransi yang 
dilekatkan pada Kota Bekasi juga sering dikorelasikan dengan 
menguatnya pemahaman-pemahaman Islam yang dianggap 
radikal dan antitoleransi. Tentu pandangan ini memiliki banyak 
kelemahan dan perdebatan yang sangat panjang. 

Di balik potret intoleransi yang dibesar-besarkan oleh 
media massa mainstream, ternyata kondisi objektif Kota Bekasi 
menunjukkan fakta kerukunan yang cukup baik dan tingkat 
toleransi yang sangat tinggi. Kesimpulan ini didukung dengan 
banyak bukti, seperti yang pernah terjadi pada tahun 2018 



Badan Litbang dan Diklat    171

lalu. Setara Institute menobatkan Kota Bekasi menjadi kota 
paling toleran nomor enam dari 94 daerah di Indonesia. Indeks 
Kota Toleran (IKT) 2018 yang diperoleh dari kota di Timur DKI 
Jakarta ini mencapai 5,89 dari skala 1-7. (https://metro.tempo.
co/read/1154454/11 Desemeber 2018, diunduh 16 Oktober. 
2019).

Faktor lain yang dapat mendukung bahwa Kota Bekasi 
memang Kota toleran jika diperhatikan pada data Kemenag Kota 
Bekasi tahun 2018 yang telah disebutkan di atas tentang jumlah 
penganut agama. Data itu menunjukkan bahwa agama-agama 
yang ada di kota Bekasi dapat hidup berdampingan dengan baik. 
Jika dianalisis secara psikologi dapat dikatakan bahwa di bawah 
sadar masyarakat Kota Bekasi merupakan masyarakat yang 
dapat menerima perbedaan, tidak terkecuali dengan agama. 
Sudah barang tentu ini menjadi modal besar bahi pengembangan 
toleransi di masa mendatang.

Fakta lainnya yang mendukung kerukunan dan toleransi 
di Kota Bekasi yang berkembang cukup baik. Ini dapat dilihat 
pada terpeliharanya rumah ibadat dari berbagai agama yang 
ada di Kota Bekasi. Menurut data Kemenag tahun 2018, di sana 
terdapat 1144 masjid dan 1786 mushalla, 78 gereja (definitif), 
dan 187 rumah ibadat di rumah tinggal/mall/ruko/hotel. Katolik 
memiliki 7 gereja (definitif), satu di antarnya tidak permanen. 
Hindu memiliki 2 Pura dan 12 tempek. Buddha memiliki 11 
Vihara. Konghucu memiliki 1 Kelenteng. Adapun untuk aliran 
kepercayaan ada 3 Pasewakan (Data Kemenag, 2018).

Predikat yang diraih Kota Bekasi terus mengalami 
peningkatan. Pada 2015 lalu, Kota Bekasi berada di urutan kedua 



172    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

paling bawah atau peringkat ke-93. Kemudian pada 2017 naik ke 
peringkat 53. Wali Kota Bekasi Rahmat Effendi mengapresiasi 
predikat yang diberikan oleh Setara Institute tersebut. Menurut 
dia, menjadi kota toleran membutuhkan proses yang panjang. 
Rahmat menyebut, proses itu berjalan sejak 2009 lalu ketika dia 
menjabat sebagai wakil wali kota. “Ukuran toleran itu adalah 
lingkungannya aman, investasi ada kepastian, dan perlindungan 
hukum,” katanya dalam kesempatan berbincang dengan 
wartawan di Bekasi, Senin, 10 Desember 2018.

Berawal dari itu, kata Rahmat, pemerintah harus 
konsisten menerapkan hidup saling berdampingan. Sifat yang 
dikembangkan adalah menghormati satu sama lain, terhadap 
mereka yang berbeda kulit, bahasa, atau keyakinan. Adapun 
yang menjadi esensi, menurut Rahmat, negara atau kota wajib 
memberikan hak kepada masyarakat yang berlainan keyakinan. 
“Adilnya itu proporsional, itu yang diterapkan di Kota Bekasi,” 
kata Rahmat. Ia mengatakan, pionir wilayahnya menjadi kota 
toleran berawal dari pembentukan Majelis Umat Beragama 
(MUB) pada 2016. Majelis ini merupakan kepanjangan dari 
Forum Kerukunan Umat Beragama (FKUB) yang hanya sampai 
dengan tingkat kecamatan. “MUB itu lah yang akan terus 
menumbuh kembangkan, saling percaya membangun dinamika 
kebangsaan, NKRI, Pancasila, dan UUD 1945”.

Sejumlah lembaga pendidikan dengan khas keagamaan 
dari berbagai pemeluk agama masih terpelihara. Sebagaimana 
di kota-kota lainnya di Indonesia, semua fasilitas di Kota Bekasi 
yang bersifat sosial diselenggarakan pemerintah seperti taman 
bermain, sarana pendidikan, transportasi, sarana kesehatan, dan 
tempat perbelanjaan. Semuanya diakses oleh semua pemeluk 



Badan Litbang dan Diklat    173

agama dan semua golongan. Perihal ini juga merupakan fakta 
tingginya toleransi masyarakat Bekasi yang sering diabaikan oleh 
banyak orang.

Dalam pendidikan dan administrasi hukum, Kota Bekasi 
merupakan salah satu kota yang telah membentuk suatu wadah 
kepanjangan tangan dari FKUB Kota Bekasi, sampai tingkat 
kelurahan (sejak tahun 2016). Namanya Majelis Umat Beragama 
(MUB), sebagai implementasi lanjutan dari PBM Nomor: 9 dan 8 
Tahun 2006. Selain itu kota Bekasi juga telah memiliki Peraturan 
Wali Kota (Perwal) tentang pendirian rumah ibadat. Hal ini 
tentunya mendukung kerukunan dan toleransi di Kota Bekasi. 
Pemerintah Kota Bekasi terlibat aktif dalam rangka membangun 
kerukunan masyarakat.

Pemerintah Kota Bekasi kerap memfasilitasi pertemuan 
atau komunikasi lintas tokoh agama dan lintas ormas untuk 
mencairkan berbagai permasalahan yang muncul di kota Bekasi. 
Dalam aspek sosial, pemerintah Kota Bekasi juga memfasilitasi 
TPU-TPU bagi semua pemeluk agama (sudah dimanfaatkan 
secara maksimal oleh masing-masing pemeluk agama). Bahkan 
umat Hindu diberikan bagian di TPU Perwiran (Bekasi Utara), 
karena memang jarang ada yang dimakamkan. Pada persoalan 
itu juga sudah banyak dimanfaatkan oleh umat lain. Umat Hindu 
saat ini memanfaatkan TPU yang ada di Kampung Jaha Jati Asih.

c.	 Potret Toleransi dan KUB di Kampung Sawah Kecamatan 
Pondok Melati
Ada segitiga emas di pinggiran Jakarta. Segitiga ini dijaga 

oleh masyarakat Islam, Kristen Protestan, dan Katolik. Letaknya 
di kantong toleransi umat beragama, bernama Kampung 



174    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

Sawah, Kota Bekasi, Jawa Barat. Bila dilihat di peta, letaknya 
tepat di sebelah tenggara mepet batas Jakarta. Kampung Sawah 
awalnya merupakan kelurahan (desa), yakni Desa Jatiranggon, 
Kecamatan Pondok Gede. Kampung Sawah menjadi potret 
penting terjalinnya kerukunan dan toleransi di Kota Bekasi. 
Di sana terdapat tiga rumah ibadat yang berdekatan bahkan 
bersebelahan: Masjid Fi Sabilillah, Gereja Katolik Santo 
Servatius, dan Gereja Kristen Pasundan . Selama ini kehidupan 
dan aktivitas sehari-harinya berjalan dengan sangat harmonis, 
toleran, dan saling menghargai.

Kampung Sawah adalah suatu wilayah pemukiman yang 
terletak di sebelah tenggara Jakarta, tidak jauh dari perbatasan 
Bekasi-DKI Jakarta. Luasnya berkisar 12–15 km2, yang 
terbentang dari utara ke selatan dan dari barat ke timur. Sesuai 
dengan namanya, dahulu, Kampung Sawah merupakan daerah 
pemukiman yang terdiri atas kampung dan sawah. Sekarang 
pemandangan seperti itu sudah tidak ditemukan lagi, karena 
seluruh sawah produktif sudah disulap menjadi perumahan 
berbagai kelas. Secara geografis, Di sebelah barat Kampung Sawah 
berbatasan dengan Kali Sunter, berbatasan dengan DKI; sebelah 
utara berbatasan dengan Pasar Kecapi (sekarang JORR); sebelah 
timur berbatasan dengan Kali Cakung, Kampung Pedurenan; 
sebelah selatan berbatasan dengan Kampung Pabuaran.

Seiring perkembangan wilayah dan pertambahan penduduk 
Kampung Sawah mengalami pemekaran wilayah, terbagi menjadi 
tiga kelurahan: Kelurahan Jatiwarna, Keluarahan Jatimelati, dan 
Kelurahan Jatimurni. Adapun kecamatannya yakni Pondok 
Melati. Meskipun secara geografis Kampung Sawah itu “kecil” 
namun pengaruhnya tidak bisa dianggap kecil.



Badan Litbang dan Diklat    175

Ada yang mengatakan Kampung Sawah adalah “Kampung 
Toleransi atau Kampung Pesodaraan”. Label itu membuat 
masyarakat di sana sangat bangga. Sebab, ungkapan itu juga 
merupakan “penghargaan” terhadap para “leluhur dan sesepuh”.

Di era 60-an, Kampung Sawah dihuni oleh sekitar 95 
% orang-orang asli Kampung Sawah. Belakangan, seiring 
perkembangan wilayah dan kemudahan transportasi, orang-
orang dari berbagai daerah berdatangan dan tinggal di Kampung 
Sawah. Mereka ada yang berasal dari Jawa, Sunda, Batak, NTT, 
Ambon, Menado, dan Papua, bahkan dari Cina. 

Para pendatang itu memiliki latar belakang budaya dan 
agama yang berbeda. Kendati demikian, mereka baik-baik 
saja. Jadi, masyarakat di sana heterogenitas dan pluralitasnya 
cukup tinggi. Perlu dipahami bahwa mengelola wilayah dengan 
heterogenitas tinggi, tentu punya tingkat kesulitan tersendiri. 
Hal ini bisa terjadi hanya karena kerja sama yang kuat antara 
tokoh Agama, tokoh Masyarakat, dan pihak Pemerintah Daerah 
(Yacob K., 2015).

Secara historis, warga Kampung Sawah berasal dari satu 
rumpun atau satu keturunan. Itu sebabnya relasi sosial di antara 
mereka sangat terlihat akrab. Bahkan ada satu keluarga yang di 
dalamnya terdapat beberapa penganut agama. Suasana demikian 
didukung oleh lokasi desa yang pada saat itu terpencil. Sehingga 
satu dengan yang lainnya saling membutuhkan dan saling 
membantu. Keadaan saling menunjang ini membuat kerukunan 
beragama tercipta dengan baik.

Sebagaimana disebut di atas, pada awalnya hampir semua 
warga Kampung Sawah menganut agama Islam. Penganut agama 



176    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

Kristen baru hadir di Kampung Sawah pada tahun 1886, yang 
ditandai dengan kemunculan jemaat Meester F.L. Anthing di 
bawah perhimpunan pekhabaran Injil Belanda. Pada akhir 
1880-an perkembangan Protestan kian pesat, akibat banyaknya 
jemaat dari Mojowarno Jawa Timur dan dan jemaat dari Lereng 
Gunung Muria Jawa Tengah yang hijrah ke Kampung Sawah. 
Dari sini pemeluk agama Kristen mulai menjadi multietnis.

Pada tahun 1895, pemeluk agama Kristen pecah menjadi 
tiga kelompok, salah satu darinya memilih Katolik Roma, meski 
pada saat itu Katolik bukan bagian dari Kristen Protestan. 
Perkembangan agama Katolik di Kampung Sawah ditandai 
dengan pembaptisan 18 putera setempat pada 6 Oktober oleh 
Pater Bernardus Scwheitz dari Katedral Batavia. Penganut 
Kristen di Kampung Sawah kemudian membentuk sitem marga. 
Tradisi ini tidak ditemukan di Betawi lainnya, seperti Baiin, 
Saiman, Bicin, Napiun, Kadiman, Dani, Rikin, dan kelip. 

Penganut agama Katolik di Kampung Sawah pada tahun 
Yubelium (tahun peringatan) berjumlah 3920 Jiwa, yang terdiri 
atas: 1410 jiwa suku Jawa (37%), 760 jiwa asal Nusa Tenggara 
Timur (18%), 370 jiwa asal Tapanuli dan Batak (10%), 220 jiwa 
warga keturunan Tionghoa (7%), 120 jiwa Sunda dan Betawi 
non-Kampung Sawah (3%), 90 jiwa dari suku-suku lainnya 
(2,5%), dan 670 asli Kampung Sawah (20%) (Sunardian. 
blogspot.com/2012/08/kampung-sawah-tentang-betawi-yang.
html?m=l diakses 28 April 2015).

 Di Kampung Sawah, faktor kekerabatan bukan satu-satunya 
yang memelihara kerukunan dan toleransi antara pemeluk agama 
Islam, Kristen, dan Katolik. Apalagi dengan makin dipadatinya 



Badan Litbang dan Diklat    177

kampung ini dengan pendatang, yang hampir 80 % penganut 
Katolik, dan mereka bukan penduduk asli.

Ada faktor-faktor lain yang mendukung toleransi di 
kampung ini, antara lain, kearifan para tokoh agama untuk 
membangun kerukunan, baik dari kalangan muslim, sebagai 
mana disampaikan Shalahuddin Malik. Shalahuddin Malik 
meyakini semakin seseorang memahami agama Islam dengan 
baik dia akan semakin toleran. Pembatasan toleransi hanya 
dalam persoalan mu’amalah, tidak pada teologi.

Demikian juga yang disampaikan Romo Ipung dari Paroki 
Gereja Katolik Servatius. Menurutnya, toleransi yang mesti 
dibangun adalah dengan dialog sosial antar para pemeluk 
agama. Inilah yang mendukung terwujudnya kohesi sosial. Ia 
pun mengakui bahwa warna utama yang tumbuh di kampung 
ini adalah toleransi dan kerukunan.

Toleransi di kampung ini didukung dengan ikatan 
kekerabatan antar para pemeluk agama. Selain itu, untuk 
menjaga kesinambungan toleransi di kampung ini, para tokoh 
agama pun berperan dengan memberikan pendidikan agama 
yang benar.

Bentuk toleransi yang dikembangkan di Kampung Sawah, 
ada pada tataran sosial kemasyarakatan, yaitu bergotong 
royong dalam kegiatan membersihkan kampung, perayaan 
kemerdekaan, saling berkunjung antartokoh agama dan saling 
menyediakan lahan parkir pada hari-hari raya agama bagi agama 
yang lainnya.

Ada beberapa usaha yang diupayakan untuk menjaga 
terpeliharanya toleransi dan kerukunan di kampung ini 



178    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

antara lain: mendirikan Radio Komunitas Kampung Sawah, 
menerbitkan Koran Kampung Sawah yang terbit sebulan 
sekali, dan memelihara sikap toleransi di Ikatan Sekolah Swasta 
Kampung Sawah. Ikatan Sekolah Swasta ini terdiri atas berbagai 
sekolah Swasta di Kampung Sawah, dari tiga agama: Islam, 
Kristen, dan Katolik (Shalahuddin dan Romo Ipung, wawancara 
25 Maret 2015). 

C.	 RUANG-RUANG PERJUMPAAN MASYARAKAT 
MENUJU MODERASI BERAGAMA

1. 	 Car Free Day Kota Bekasi
Salah satu ruang perjumpaan masyarakat Kota Bekasi adalah 

ruang Car Free Day, di sepanjang Jalan Ahmad Yani sampai 
dengan Jalan Boulevard Summarecon. Ruang tersebut telah 
ditetapkan sejak awal tahun 2018 berdasarkan Keputusan Wali 
Kota Bekasi Nomor: 660.1/Kep.62-DinasLH/II/2018 tentang 
Tim Koordinator Penyelenggaraan Hari Bebas Kendaraan 
Bermotor (Car Free Day). Keputusan ini telah diperbaharui 
dengan Keputusan Wali Kota Bekasi Nomor: 426/Kep. 63-Dinas 
LH/I/2019, tentang Tim Koordinator Penyelenggaraan Hari 
Bebas Kendaraan Bermotor (Car Free Day).

Tim koordinator melibatkan banyak pihak, setidaknya 7/8 
instansi vertikal dan perangkat daerah yang diketuai oleh Kepala 
Dinas Lingkungan Hidup dan Kepala Dinas Kepemudaan dan 
Olah Raga Kota Bekasi. Keterlibatan banyak pihak ini diharapkan 
dapat mempermudah jalannya kegiatan. Untuk itu kesempatan 
Car Free Day ini betul-betul diatur sebaik mungkin sehingga 
berbagai himbauan dan aturan lain dikeluarkan misalnya: Tata 
Tertib di Kawasan Car Free Day Kota Bekasi. Beberapa contoh 



Badan Litbang dan Diklat    179

isi tata tertib misalnya “Masyarkat dilarang keras membuang 
sampah sembarangan, menyebar leaflet, brosusr dan barang 
promosi lainnya tanpa menggunakan goodybag di kawasan Hari 
Bebas Kendaraan Bermotor (HBKB).

Ruang perjumpaan masyarakat Kota Bekasi ini sungguh 
sangat dibutuhkan walaupun hanya berlaku sekali seminggu. 
Terlihat keceriaan di masing-masing wajah warga yang 
berkesempatan untuk memanfaatkan hari bebas kendaraan 
bermotor (HBKB) walaupun hanya beberapa jam saja. Kegiatan 
ini dapat dimanfaatkan oleh warga untuk berolah raga baik yang 
bersifat sendiri-sendiri maupun yang dengan berramai-ramai 
membawa keluarga.

Pelaksanaan kegiatan hari bebas berkendaraan bermotor 
ini dinilai sebagian warga masih kurang panjang waktunya 
oleh karenanya mereka mengusulkan untuk diperpanjang 
sebagaimana diberitakan dalam Wartakotalive.com: “Warga 
mengeluhkan durasi atau waktu pelaksanaan Car Free Day atau 
Hari Bebas Kendaraan Bermotor (HBKB) di Jalan Ahmad Yani, 
Kota Bekasi terlalu pendek.” Durasi CFD di Bekasi dimulai 
pukul 06.00 hingga 09.00 WIB di Jalan Ahmad Yani Kota Bekasi: 
“Kurang waktu CFD-nya, harusnya paling tidak sampai jam 11 
siang. Ini mah cuman sampai jam 9 aja,” kata Ica Laila (22) warga 
Pondok Gede, Minggu (14/7/2019).

2. 	 Pembentukan Majelis Umat Beragama (MUB)
Menyadari fakta yang terjadi bahwa Kota Bekasi mendapat 

pridikat yang sangat tidak memuaskan pada tahun 2015 lalu, 
maka berbagai upaya wali kota Bekasi berusaha meningkatkan 
citra dari kota intoleran menjadi kota yang toleran. Salah 



180    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

satu upayanya adalah dengan membentuk wadah baru pada 
tingkat kecamatan dan kelurahan sebagai perpanjangan tangan 
dari Forum Kerukunan Umat Beragama Kota Bekasi, yaitu 
Membentuk Majelis Umat Beragama (MUB) tingkat kecamatan 
dan kelurahan.

Pembentukan wadah ini berdasarkan Instruksi Wali Kota 
Bekasi Nomor: 450/6778-Kessos/2016 tentang Pembentukan 
Majelis Umat Beragama tingkat Kecamatan dan Kelurahan 
di Kota Bekasi. Isi Insturksinya: dalam rangka meningkatkan 
kerukunan intern dan antarumat beragama dan pemerintah 
maka diinstruksikan kepada Camat dan Lurah se-Kota Bekasi 
untuk membentuk Majelis Umat Beragama di setiap kecamatan 
dan kelurahan untuk memebntuk MUB. Masing-masing 
wilayah kecamatan diminta paling lambat 2 minggu dan di 
wilayah kelurahan paling lambat 4 minggu, setelah instruksi ini 
dikeluarkan (tertanggal 29 September 2016).” Untuk komposisi 
kepengurusan juga disebutkan dalam surat instruksi wali kota 
yaitu masing-masing tingkatan beranggotakan ganjil 3, 5, atau 
7 orang, dari berbagai agama yang ada dengan memperhatikan 
jumlah penganut agama pada wilayah dimaksud. Sedangkan 
teknik pelaksanaannya dengan berkoordinasi dengan kepala 
Kesbangpol, staf ahli bidang pemerintahan, kepala bagian 
Kesejahteraan Sosial, kepala kantor Kementerian Agama, Majelis 
Ulama Indonesia, dan ketua forum Kerukunan Umat Beragama 
(FKUB).

Memenuhi instruksi wali kota Bekasi sebagaimana di atas, 
maka sesuai dengan tenggat waktu yang diberikan masing-
masing 12 (dua belas) kecamatan dan 56 (lima puluh enam) 
kelurahan se-Kota Bekasi telah membentuk wadah dimaksud. 



Badan Litbang dan Diklat    181

Maka pada tanggal 14 Nopember 2016 bertempat di Aula 
Toton Baho, Pekayon, Bekasi Selatan, Wali Kota Rahmat 
Effendi bersama tokoh dan pengurus Majelis Umat Beragama 
(MUB) tingkat Kelurahan se-Kota Bekasi dilantik. Majelis Umat 
Beragama (MUB) Kelurahan diharapkan bisa menjadi satu 
tampungan permasalahan terkait agama di wilayah kelurahan. 
Hal ini dimaksudkan agar keharmonisan tetap terjaga di Kota 
Bekasi. “Tidak ada kaum mayoritas minoritas, perbedaan 
agama, ras, suku budaya. Karena semua sama menjadi warga 
Kota Bekasi,” ucap Rahmat Effendi, Wali Kota Bekasi. Pelantikan 
ini menindak lanjuti terbentuknya MUB tingkat kecamatan yang 
belum lama dilakukan.

Wali kota menyampaikan bahwa “Walau ada ragam agama, 
budaya, suku harus tetap bersatu, tetap dalam bhineka tunggal 
ika, dan menjadikan Kota Bekasi sebagai miniatur kerukunan 
umat beragama di Indonesia”. Pelantikan MUB ini dihadiri oleh 
Ketua Forum Kerukunan Umat Beragama (FKUB) Kota Bekasi, 
H. Abdul Manan, para camat dan lurah, serta tokoh masyarakat 
seperti KH. Abdul Hadi dan lainnya.

Kini Kota Bekasi memiliki 56 ketua MUB tingkat kelurahan. 
Setiap agama terwakili dan masuk dalam bagian dari Majelis 
Umat Beragama. “Jika boleh di tingkat RW juga bisa kita bentuk 
MUB ini. Sehingga jika ada permasalahan baik dari segi agama 
tetap ada yang mengurus,” kata Wali Kota Bekasi. Sebagai Kepala 
Daerah, Wali Kota Bekasi tentu tidak hanya memikirkan umat 
yang beragama Islam saja. Namun juga agama lain selain Islam 
sehingga seperti agenda peresmian atau masalah lain juga bisa 
dihadirinya. Ini masuk dalam bentuk keharmonisan umat 
beragama (https://poskotanews.com/2016/11/14/majelis-umat-



182    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

beragama-terbentuk-di-tingkat-kelurahan-kota-bekasi/diunduh 
28 Oktober 2019).

Kerukunan umat beragama di Kota Bekasi tetap terjaga 
hingga saat ini. Sebab, semua elemen masyarakat mempunyai 
komitmen untuk menjaga toleransi beragama serta menjadikan 
perbedaan sebagai kekuatan dan saling berkomunikasi dengan 
lintas agama yang tergabung dalam Forum Komunikasi Umat 
Beragama (FKUB) Kota Bekasi.

Pelaksanaan kegiatan keagamaan berjalan lancar seperti 
pada perayaan ibadah keagamaan Idul Fitri, Idul Adha, Natal, 
dan ibadah lainnya. Semuanya berlangsung aman, damai, 
dan kondusif. Sebab, FKUB telah memberikan pemahaman 
pentingnya arti kerukunan umat beragama dalam bermasyarakat. 
Selain itu, pertemuan rutin yang dilakukan para tokoh umat 
beragama di Kota Bekasi berdampak terhadap lancarnya 
komunikasi umat beragama, tidak ada sekat-sekat pembatas yang 
dapat menjadi penghalang kerukunan beragama. Pertemuan 
rutin yang dilakukan para tokoh umat beragama berdampak 
bagi kelancaran komunikasi antarumat beragama. FKUB sudah 
berulang kali melakukan pertemuan antartokoh agama untuk 
membahas berbagai hal. 

Kota Bekasi mendapat prestasi sebagai Kota Toleran keenam 
dari 10 kota yang dilakukan survei oleh Setara Institute: “Kota 
Bekasi meraih Kota Toleran peringkat keenam karena partisipasi 
positif dari semua tokoh lintas agama. Masyarakat sudah 
memahami pentingnya arti toleransi. Di antara meraka saling 
menjaga kerukunan, saling komunikasi satu dengan lainnya. 
Oleh karenanya FKUB Kota Bekasi mendapatkan penghargaan 
dari Kementerian Agama atas peran sertanya dalam terciptanya 



Badan Litbang dan Diklat    183

kerukunan umat beragama di Kota Bekasi beberapa tahun 
terakhir ini. Begitu juga dengan aparat keamanan dari Polresta 
Bekasi Kota serta Kodim 0507/Kota Bekasi yang selalu 
bersinergi untuk menjaga kamtibmas tetap kondusif. Semua 
elemen masyarakat di Kota Bekasi saling bersinergi untuk 
menjaga kerukunan umat beragama. Semua berharap, kondisi 
seperti sekarang harus tetap terjaga dan terpelihara. Semua 
harus saling menjalin komunikasi di dalam wadah yang telah 
terbentuk sampai pada tingkat kelurahan, apabila ada hal-hal 
yang dapat mengganggu kerukunan umat beragama dapat segera 
diketahui dan segera diselesaikan secepatnya” (Disarikan dari 
berbagai pemberitaan tentang kerukunan umat beragama di 
Kota Bekasi seperti yang diberitakan. https://www.beritasatu.
com/megapolitan/529623/toleransi-beragama-di-kota-bekasi-
tetap-terjaga diunduh tanggal 25 Oktober 2019).

D.	 MODERASI BERAGAMA DI KOTA BEKASI
Wali kota Bekasi menyatakan bahwa berdasarkan release 

dari Komisi Nasional Hak Azasi Manusia (Komnas HAM), Kota 
Bekasi menempati urutan keenam terburuk dalam pelaksanaan 
kerukunan umat beragama (Wartakota Tribunnews online: 
2016). Hasil ini menjadi cambuk pelecut untuk memperbaiki 
keadaan kerukunan umat beragama. Langkah pertama yang 
dilakukannya adalah apel dan deklarasi Kerukunan Umat 
Beragama se-Kota Bekasi pada 16 April 2016 (Beritasatu online: 
2016). Pada tanggal 13 Oktober 2016, wali kota menginisiasi 
pembentukan pengurus Majelis Umat Beragama (MUB) yang 
dibentuk pada setiap kecamatan bahkan hingga kelurahan 
(media daring Merdeka: 2018).



184    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

Upaya dan kemauan kuat dari wali kota Bekasi berujung 
manis karena secara beruntun pada tahun 2018 dan 2019, 
Kota Bekasi meraih penghargaan Kota Harmonis dalam ajang 
Indonesia Award. Hal ini diindikasikan pada indeks kerukunan 
umat beragama Kota Bekasi yang terus menanjak. Pada tahun 
2016, Kota Bekasi menempati urutan 6 (enam) terburuk dalam 
toleransinya, sedangkan pada tahun 2019, berdasarkan release 
Setara Institute dalam Indeks Kota Toleran (IKT) tahun 2019, 
Kota Bekasi dinobatkan menjadi kota paling toleran nomor 
enam se-Indonesia dari 94 kota yang dinilai. Keharmonisan 
masyarakat Kota Bekasi tercermin dalam kehidupan beragama 
yang toleran dan rukun, baik antarumat beragama, internal umat 
beragama, maupun interaksi sosial budayanya. 

1. 	 Hubungan Antarumat Beragama
Komposisi penduduk Kota Bekasi sangatlah heterogen. 

Proses urbanisasi yang tinggi menyebabkan banyaknya kaum 
migran. Menurut BPS tahun 2010, penduduk migran Kota Bekasi 
mencapai 63% (BPS: 2010). Sementara itu komposisi penduduk 
Kota Bekasi berdasarkan agama, yakni: Islam 85,83%, Kristen 
7,81%, Katolik 2,68%, Buddha 0,98%/, Hindu 0,19%, Konghucu 
0,004%, dan aliran kepercayaan 0,06% (Disdukcapil Kota Bekasi: 
2018).

Keragaman latar belakang penduduk Kota Bekasi dengan 
sendirinya menimbulkan kesadaran dan pengertian akan 
perbedaan ras, suku, dan agama. Hal ini dapat ditunjukkan dari 
pembauran penduduk dalam bertetangga tanpa membedakan 
agama dan suku. Secara umum, gambaran keragaman masyarakat 
Kota Bekasi tercermin dalam keharmonisan kehidupan di unit-



Badan Litbang dan Diklat    185

unit organisasi terkecil dalam masyarakat. Perbedaan agama, 
perbedaan suku dan ras dengan tetangga di lingkungan sekitar 
semakin membuka cara pandang dan pemahaman masyarakat 
Kota Bekasi tentang toleransi dan moderasi beragama. Lebih dari 
itu, pada sebagian keluarga terdapat perbedaan agama di antara 
anggota keluarganya. Ini menunjukkan pembelajaran toleransi 
dan moderasi beragama telah lahir di tingkat keluarga. Hubungan 
darah bagi sebagian masyarakat Kota Bekasi merupakan suatu 
ikatan kuat di atas agama sehingga ikatan keluarga tetap terjaga 
meskipun anggota keluarga tersebut berbeda-beda agama yang 
dianutnya (anonim, wawancara 14-17 Oktober 2019).

Ketegangan hubungan antarumat beragama seringkali 
disebabkan oleh persepsi golongan mayoritas dan kaum 
minoritas. Menurut Rm. Raymandus Sianipar dan Hubertus 
Maner, “Kelompok minoritas hendaklah tahu diri dalam 
bertetangga agar lebih mengutamakan keharmonisan 
lingkungan daripada ego pribadi”. Perlunya tenggang rasa dalam 
bermasyarakat, misalnya dalam hal binatang peliharaan (anjing) 
dan acara kumpul bersama (aktivitas ibadah). Dua hal ini sering 
menyebabkan beragam prasangka yang bisa saja dihubungkan 
dengan unsur agama. Oleh karena itu, yang perlu ditekankan 
menurut Ketua PC NU Kota Bekasi KH. Madinah HL. adalah 
“Kaum minoritas tahu diri dan kaum mayoritas tahan diri” 
(wawancara tanggal 14 Oktober 2019). 

Interaksi antarumat beragama di Kota Bekasi mengalami 
perubahan besar sejak tahun 2016. Wali Kota Bekasi kemudian 
berbenah memperbaiki kehidupan keberagamaan masyarakat 
yang dimulai dari pendeklarasian kerukunan umat beragama 



186    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

dan pembentukan MUB di setiap kecamatan dan kelurahan. 
Begitu pula sikap Wali Kota Bekasi kepada masyarakat selalu 
mengacu pada equality before the law dan law enforcement. Dua 
hal inilah yang menjadikan perlakuan sama tanpa diskriminasi 
bagi seluruh masyarakat dalam hal administrasi pemerintahan 
dan keberagamaan bagi seluruh masyarakat (Wali Kota Bekasi, 
wawancara 14–15 Oktober 2019). 

Pendirian rumah ibadat merupakan penyebab utama 
seringnya terjadi konflik horizontal antarpemeluk agama. Kota 
Bekasi mempunyai sejarah dalam hal kekerasan dan penolakan 
terhadap pendirian rumah ibadat, diantaranya: Gereja Huria 
Kristen Batak Protestan (HKBP) di Ciketing Asem tahun (2010), 
Gereja Katolik St. Stanislaus Kostka Kalamiring di Kampung 
Sawah (2013), dan Gereja Katolik Santa Clara di Bekasi Utara 
(2016).

Dalam hal perizinan pendirian rumah ibadat, wali kota 
Bekasi selalu mengacu pada Peraturan Bersama Menteri Dalam 
Negeri dan Menteri Agama Nomor: 9 dan 8 tahun 2006. Dalam 
peraturan ini dinyatakan bahwa persyaratan pendirian rumah 
ibadat disamakan, apapun agamanya. Ketika persyaratan 
perizinan rumah ibadah sudah terpenuhi, wali kota Bekasi 
tidak akan ragu untuk mengeluarkan surat izin pendirian rumah 
ibadat tersebut. 

Peran Forum Kerukunan Umat Beragama (FKUB) Kota 
Bekasi sangat penting bagi proses pemberian rekomendasi 
pendirian rumah ibadat. FKUB Kota Bekasi menjalankan 
fungsinya secara maksimal dalam proses pemberian rekomendasi 
pendirian rumah ibadat. Keterwakilan 6 (enam) agama resmi 
dalam FKUB Kota Bekasi menyebabkan legitimasi rekomendasi 



Badan Litbang dan Diklat    187

yang dikeluarkan dihormati oleh semua pemeluk agama. 
Meskipun, menurut salah satu perwakilan bahwa, kehadirannya 
sebagai perwakilan agama Konghucu di FKUB merupakan 
usaha pemenuhan kuota keterwakilan 6 (enam) agama saja. 
Ia mengakui bahwa ia sebagai pemeluk agama Konghucu, 
sedangkan agama yang tertulis di Kartu Tanda Penduduk (KTP)-
nya ialah Buddha Tri Dharma, yaitu: suatu sekte agama Buddha 
yang mengakui aliran Konghucu dalam kepercayaannya.

Para pemeluk agama mempunyai cara berbeda dalam 
proses pendirian rumah ibadat. Sebagaimana disampaikan oleh 
perwakilan dari agama Katolik bahwa proses pendirian gereja 
bagi umat Katolik tidaklah mudah dikarenakan prosesnya 
selain sebagaimana ditentukan dalam PBM No. 9/8 tahun 2006 
juga harus memenuhi proses perizinan di internal keuskupan 
Katolik. Mereka mengakui bahwa penolakan pendirian gereja 
Katolik dimungkinkan karena banyaknya gereja yang muncul 
di masyarakat (resmi atau tidak resmi) dari agama Kristen. Bagi 
Kristen perbedaan sekte berarti harus berbeda gereja. Sedangkan 
Gereja Katolik di Kota Bekasi hanya terdapat 8 (delapan) buah 
dari 12 kecamatan. Ini berarti tidak semua kecamatan di Kota 
Bekasi memiliki gereja Katolik. 

Berbeda halnya dengan Konghucu, Roby Karyana dan 
Burhanuddin (wawancara, 18 Oktober 2019) mengakui bahwa 
umat Konghucu belum memiliki rumah ibadah (Litang). Sebab, 
umat Konghucu di Kota Bekasi masih sangat sedikit jumlahnya, 
sekitar 200 orang. Mereka pun masih berserak dan belum 
terorganisir. Selama ini umat Konghucu sudah merasa nyaman 
melakukan ibadah di Vihara sebab mereka membiarkan identitas 
mereka tertulis sebagai penganut Buddha pada KTP mereka. 



188    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

Hal ini menyebabkan identifikasi data riil penganut Konghucu 
di Kota Bekasi menjadi sulit. Klenteng Hok Lay Kiong yang 
berada di Kawasan Pasar Proyek Bekasi, yang beraliran Buddha 
Tri Dharma merupakan tempat suci bagi penganut Konghucu 
Kota Bekasi. Buddha Tri Dharma merupakan satu sekte yang 
mengakui keberadaan Konghucu dalam ajarannya. Kenyamanan 
pemeluk Konghucu Kota Bekasi sebagai Buddha Tri Dharma 
menyebabkan keengganan mereka untuk mengorganisir diri dan 
membuat Litang (Burhanudin wawancara, 21 Oktober 2019). 

Di sebagian masyarakat muslim, penolakan terhadap 
aktivitas ibadat dari umat agama tertentu masih terjadi. 
Pelaksanaan ibadat yang dilakukan dari acara kumpul bersama 
sering mendapatkan penolakan dari kelompok mayoritas 
(muslim). Sebab, jumlah pemeluk agama yang melakukan ibadat 
berjumlah sedikit di lingkungan tersebut. Kekhawatiran aktivitas 
ibadat yang dilakukan akan membesar dan melembaga.

Toleransi yang telah lama terbangun di Kampung Sawah, 
Pondok Melati misalnya, merupakan kawasan yang patut 
menjadi percontohan untuk daerah lain, khususnya Kota Bekasi. 
Jarot Wiranto mengemukakan bahwa ketika perayaan hari raya 
pada salah satu agama, maka warga masyarakat yang beragama 
lain turut menjaga ketertiban dan keamanan pelaksanaan 
ibadatnya. Hal ini terlaksana sejak lama, sehingga pemahaman 
tentang moderasi beragama di daerah tersebut sudah sangat 
kental tertanam dalam budaya masyarakatnya.

2. 	 Hubungan Internal Umat Beragama
Keragaman kelompok agama pada masyarakat Kota Bekasi 

tidak hanya pada antarumat beragama, tetapi juga terjadi pada 



Badan Litbang dan Diklat    189

internal umat beragama. Fragmentasi internal umat beragama 
di antaranya: sekte atau aliran, organisasi masyarakat, dan 
manajerial rumah ibadat. Akan tetapi, tidak semua pemeluk 
agama mengalami fragmentasi internal. Agama Katolik 
merupakan agama yang pemeluknya tidak terfragmentasi 
karena berada pada satu komando keuskupan yang berasal dari 
Vatikan. Apabila ada pemahaman yang melenceng dari garis 
ajaran agama Katolik, maka orang tersebut telah keluar dari 
agama Katolik. Sedangkan agama lainnya seperti Islam dan 
Kristen mudah sekali terjadi fragmentasi umat. 

Fragmentasi umat Islam berasal dari penyimpangan ajaran 
agama (sekte atau aliran sempalan), perbedaan organisasi 
masyarakat Islam, bahkan perebutan penguasaan manajerial 
rumah ibadat. Saat ini, masyarakat muslim sudah cukup 
dewasa dalam menyikapi perbedaan organisasi masyarakat, 
misalnya dalam perbedaan afiliasi organisasi Muhammadiyah 
dan Nahdlatul Ulama (NU). Masyarakat Kota Bekasi tidak lagi 
berkutat pada dikotomi 2 (dua) kelompok organisasi besar ini 
karena organisasi ini telah lama saling bahu dan bersinergi dalam 
membangun kehidupan beragama masyarakat Kota Bekasi 
seperti di MUI dan FKUB. Bahkan, Ketua PD. Muhammadiyah 
Kota Bekasi, KH. Sukandar Ghazali, mengatakan bahwa ia sering 
berceramah dan berkhutbah di masjid yang berafiliasi kepada 
NU (Nahdlatul Ulama).

Majelis Ulama Indonesia (MUI) Kota Bekasi adalah 
lembaga yang mempersatukan organisasi-organisasi masyarakat 
Islam melalui keterwakilannya. Akan tetapi, ormas Islam yang 
mengarah pada penyimpangan tidak dapat diakomodir di 



190    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

MUI. Di awal pembentukan kepengurusan MUI Kota Bekasi 
untuk periode 2014-2019 terdapat perwakilan dari organisasi 
kemasyarakatan tertentu dimana ormas ini keberadaannya 
masih dalam pantauan MUI Pusat. Akhirnya pada tahun kedua, 
perwakilannya tidak lagi diikutsertakan dari kepengurusan MUI 
Kota Bekasi. Menurut Ketua PC. NU Kota Bekasi, perlunya 
peran pemerintah dalam mempertegas eksistensi ormas-ormas 
tertentu yang masih belum jelas penerimaannya oleh MUI Pusat 
atau organisasi sejenis lainnya sehingga masyarakat tidak salah 
menyikapi keberadaan mereka. 

Lebih buruknya, ketika bendera organisasi-organisasi 
masyarakat Islam masuk dalam kepengurusan rumah ibadat 
(masjid). Perebutan kepengurusan masjid untuk menguasai 
manajerial masjid dapat saja terjadi sebagai bentuk aktualisasi 
dari afiliasi ormas mereka. Sedikitnya ada 2 (dua) masjid yang 
menarik perhatian masyarakat Kota Bekasi dalam perebutan 
manajerial kepengurusannya: Masjid Muhammad Ramadhan 
(Pekayon, Bekasi Selatan) dan Masjid Al-Kautsar (Kranji, Bekasi 
Barat). Alotnya perseteruan dua kubu yang ingin menjadi 
pengurus masjid tersebut berujung ke meja pengadilan. Hal 
ini menyebabkan wali kota Bekasi tergerak hatinya untuk 
mengambil alih kasus mereka dan menyelesaikanny (pimpinan 
Ormas Islam, wawancara 14–17 Oktober 2019).

Upaya lain juga telah dilakukan oleh MUI Kota Bekasi 
bersama pemerintah Kota Bekasi dan Kantor Kementerian 
Agama dengan melakukan pertemuan internal umat Islam. 
Pertemuan itu melibatkan ormas-ormas Islam yang ada di Kota 
Bekasi termasuk mereka yang sering disebut kelompok hard liners 



Badan Litbang dan Diklat    191

‘garis keras’. Tujuannya untuk menyamakan persepsi/pandangan, 
memperkuat hal-hal yang sudah menjadi kesepakatan, dan 
mengeleminir perbedaan yang dapat menimbulkan perpecahan 
umat. Ini senada dengan Motto MUI: “Bersatu dalam hal yang 
sudah disepakati dan saling menghargai hal-hal yang masih 
dalam perbedaan pendapat” (Ketua MUI Kota Bekasi, wawancara 
10 Oktober 2019).

Dalam rangka meningkatkan hubungan antara umara 
dan ulama maka pada tanggal 18 Oktober 2019 dideklarasikan 
Forum Muzakarah Antara Umara dan Ulama di Kota Bekasi oleh 
wali kota Bekasi. Rencana ini akan dilakukan secara priodik, 3 
bulan sekali. Program ini merupakan inisiasi dari Majelis Ulama 
Indonesia (MUI) Kota Bekasi. Selain itu berbagai program dan 
dituangkan dalam bentuk kegiatan seperti Pendidikan Kader 
Ulama, TOT tentang Dakwah Islam dan kegiatan-kegiatan 
lain yang bertujuan meningkatkan persatuan umat khususnya 
dikalangan muslim dan begitu juga terhadap penganut agama 
selain Islam yang berada dan bersama menjadi warga Kota 
Bekasi.

Ujaran-ujaran kebencian dari para pendakwah merupakan 
satu faktor yang dapat pula memecah belah umat dan 
kerukunan beragama. Kontrol muatan dakwah merupakan hal 
yang perlu dilakukan oleh pemuka agama dan ormas-ormas 
keagamaan. Pimpinan Daerah Muhammadiyah Kota Bekasi 
memandang hal ini penting untuk memberi rambu-rambu 
dalam penyampaian ajaran agama, karena itu Muhammadiyah 
Kota Bekasi mengeluarkan panduan dakwah/ceramah/khotbah 
bagi anggotanya. Hal ini berbeda dengan agama Katolik karena 



192    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

kecil kemungkinan muatan dakwah dari para pendakwah 
Katolik berisi materi yang melenceng dari ajaran kasih agama 
(R. Sianipar, wawancara 14 Oktober 2019; H. Maner, wawancara 
15 Oktober 2019). 

3. 	 Multikultural Umat Beragama
Di Kota Bekasi, kultur budaya Betawi cukup kuat. Kentalnya 

nuansa Islam pada budaya Betawi menjadikan sulit untuk 
memisahkan Betawi dan Islam. Hubertus Maner (wawancara 
15 Oktober 2019) mengakui bahwa kedekatan budaya Betawi 
dengan Islam menyebabkan eksklusivisme budaya Betawi 
terhadap agama lain. Dapat diakui bahwa tidak ada kearifan 
lokal khas Kota Bekasi yang menjadi simbol pemersatu umat 
beragama.

Fenomena di atas akan terbantahkan bila melihat 
keharmonisan warga Kampung Sawah seperti digambarkan di 
atas. Keidentikan Kampung Betawi dengan Islam tak tercermin 
pada kampung ini karena sejak awal masyarakat Betawi 
memeluk 3 (tiga) agama: Islam, Kristen, dan Katolik. Masyarakat 
Betawi nonmuslim sering menggunakan pakaian yang sering 
diasosiasikan kostum seorang muslim, yaitu: baju koko, peci 
hitam dan sarung. Hal ini sudah berlangsung sangat lama sejak 
kolonial Belanda sehingga kerukunan, toleransi dan moderasi 
beragama di Kampung Sawah ini sangat kuat dan sering menjadi 
percontohan (Jarot Wiranto, wawancara 18 Oktober 2019).

Sementara itu, umat Konghucu, yang notabenenya etnis 
Tionghoa, mempunyai sejarah panjang dalam beradaptasi 
dengan penduduk pribumi muslim Betawi. Bahkan, di antara 
mereka ada yang beranak pinak dengan berbeda agama 



Badan Litbang dan Diklat    193

(Burhanuddin, 18 Oktober 2019). Kedekatan umat muslim dan 
etnis Tionghoa berusaha ditampilkan dalam pentas budaya umat 
Konghucu (Tionghoa), yaitu: perayaan Cap Go Meh. Festival 
budaya etnis Tionghoa ini memunculkan seni budaya Betawi 
seperti Tanjidor dan gambang kromong sebagai wujud interaksi 
budaya yang terjadi antara etnis Tionghoa dengan umat muslim. 

4. 	 Peran Media Sosial dalam Memoderasi Umat Beragama
Semua informan yang diwawancarai mengakui mempunyai 

pengalaman menerima berita-berita yang berbau SARA dari 
media sosial (Whatsapp, Facebook, ataupun Instagram). Kejadian 
ini lebih semarak lagi ketika menjelang Pemilu atau Pileg sekitar 
enam bulan lalu. Kendati demikian mereka semua percaya bahwa 
berita yang disebarkan melaui group-group di medsos tidaklah 
serta merta dianggap benar. Mereka yakin bahwa semua harus 
di-cross check kebenarannya. Ini menunjukkan sebagian besar 
masyarakat Kota Bekasi sudah mulai dewasa dan bijak dalam 
ber-sosial media. Tak dapat dipungkiri bahwa sentimen agama 
merupakan komoditi yang masih dirasa laku dijual dalam upaya 
mencapai tujuan politik disaat pesta politik berlangsung. 

Romo Raymundus Sianipar (wawancara tanggal 14 Oktober 
2019) mengakui bahwa peran media sangat besar terhadap 
penyebaran informasi suatu peristiwa. R. Sianipar berpendapat, 
peristiwa penolakan pendirian Gereja Santa Clara, Bekasi Utara, 
yang diliput oleh media internasional, tidak sesuai dengan 
kenyataan di lapangan. Gelombang penolakan kelompok tertentu 
adalah hal yang bisa saja terjadi karena kurang mengetahui 
permasalahan dan provokasi pihak tertentu. Pada akhirnya gejolak 



194    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

tersebut bisa diselesaikan atas kolaborasi wali kota Bekasi, tokoh 
agama, FKUB, dan Kementerian Agama Kota Bekasi.

Pimpinan Daerah Muhammadiyah Kota Bekasi, KH. 
Sukandar Ghazali (wawancara tanggal, 18 Oktober 2019) 
mengemukakan bahwa kontrol media sangatlah perlu dilakukan. 
Menurutnya, saat ini Pengurus Pusat (PP) Muhammadiyah 
sudah membentuk Tim Cyber dalam rangka cegah tangkal 
penyebaran hoax. Kontrol media sosial adalah hal yang sulit 
dilakukan di kalangan masyarakat. Pada akhirnya, masyarakat 
itu sendiri yang harus dewasa dan bijak menanggapi berita dan 
informasi yang begitu mudah hilir mudik di media sosial.

E.	 KESIMPULAN 
Dari pemaparan di atas dapat disimpulkan bahwa beberapa 

hal yang menentukan kerukunan dan moderasi beragama 
masyarakat Kota Bekasi sebagai berikut:
1.	 Karakteristik masyarakat Kota Bekasi yang heterogen 

dengan sendirinya menerima perbedaan. Di samping itu 
sebagian masyarakat juga mempunyai agama yang berbeda 
dengan anggota keluarganya sehingga menjadikan proses 
kerukunan dan moderasi beragama berjalan lebih mulus;

2.	 Wali kota memiliki kemauan keras dalam membentuk 
masyarakat yang rukun dan moderat, di tengah keragaman 
agama, aliran, sekte, dan ormas. wali kota memfasilitasi 
program-program FKUB dan membentuk Majelis Umat 
Beragama (MUB) ke semua kecamatan dan kelurahan.

3.	 Penegakan hukum dan aturan yang adil terhadap semua 
suku, agama, dan ras.



Badan Litbang dan Diklat    195

4.	 Pemerintah memfasilitasi proses pendirian rumah ibadah 
sesuai dengan prosedur aturan dan SOP, serta melibatkan 
semua unsur yang terkait.

5.	 Setiap ormas agama berusaha mengajak para pendakwahnya 
untuk berdakwah yang menyejukkan dan mendamaikan.

F.	 DAFTAR PUSTAKA
“Analisis Rahmat Effendi Soal Bekasi Peringkat 6 Kota Toleran 

di Indonesia”. 2018. Dalam (https://www.merdeka.com/
peristiwa/analisa-rahmat-effendi-soal-bekasi-peringkat-6-
kota-toleran-di-indonesia.html. Diakses pada Desember 
2018. 

“Data Kependudukan Kota Bekasi.” 2018. Dinas Kependudukan 
dan Catatan Sipil Kota Bekasi.

“Ini 5 Butir Deklarasi Kerukunan Umat Beragama Kota Bekasi.” 
2016. Beritasatu. Dalam https://www.beritasatu.com/
megapolitan/360381/ini-5-butir-deklarasi-kerukunan-
umat-beragama-kota-bekasi. Diakses pada April 2016.

“Kota Bekasi Kembali Raih Penghargaan Kota Harmonis di 
Ajang Indonesia Award.” 2019. Dalam https://wartakota.
tribunnews.com/2019/10/04/kota-bekasi-kembali-
raih-penghargaan-kota-harmonis-di-ajang-indonesia-
award-2019. Diakses pada Oktober 2019.

“Kota Bekasi Urutan Ke Enam Daerah Terburuk Kerukunan 
Umat Beragama.” 2016. Dalam https://wartakota.
tribunnews.com/2016/04/17/kota-bekasi-urutan-ke-enam-
daerah-terburuk-kerukunan-umat-beragama.

“Sensus Penduduk tahun 2010.” 2010. Dalam https://sp2010.bps.
go.id/index.php/site/tabel?tid=324&wid=3200000000.



196    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

G.	 INFORMAN
Anonim, wawancara pada 14-17 Oktober 2019.
Burhanuddin, wawancara pada 18-21 Oktober 2019.
H. Maner, wawancara pada 15 Oktober 2019.
Jarot Wiranto, wawancara pada 18 Oktober 2019.
Ketua MUI Kota Bekasi, wawancara pada 10 Oktober 2019.
KH. Sukandar Ghazali (ketua Muhammadiyah, Kota Bekasi), 

wawancara pada 18 Oktober 2019.
Pimpinan Ormas Islam, wawancara pada 14–17 Oktober 2019.
R. Sianipar, wawancara pada 14 Oktober 2019.
Roby Karyana, wawancara pada 18 Oktober 2019.
Romo Raymundus Sianipar, wawancara pada 14 Oktober 2019.
Romo Ipung, wawancara pada 25 Maret 2015.
Shalahuddin, wawancara pada 25 Maret 2015.
Wali Kota Bekasi, wawancara pada 14–15 Oktober 2019.
Reslawati



Badan Litbang dan Diklat    197

MODERASI BERAGAMA  
DI KOTA DENPASAR

Reslawati

A.	 PENDAHULUAN
Moderasi beragama merupakan suatu keniscayaan dalam 

sebuah negara demokrasi seperti Indonesia, sebagai sebuah 
konsepsi yang mampu mengatasi masalah ekstremisme atas nama 
agama, etnis, suku, atau ras. Piranti utama dalam mewujudkan 
sikap beragama yang moderat di antaranya dengan kearifan lokal. 
Potensi besar dalam nilai-nilai kearifan lokal bangsa Indonesia 
dapat memperkuat dan menjaga warisan nenek moyang dalam 
rangka menjaga kerukunan di tengah masyarakat. 

Indonesia memiliki modal kultural dan sosial. Kedua 
modal ini penting untuk menekan potensi gesekan antarumat 
beragama atau antaretnis, agar setiap konflik tidak membesar 
seperti di Timur Tengah, Yaman, dan Suriah. Modal kultur dan 
sosial menjadi kekayaan yang sangat berharga yang menjadikan 
negeri ini tetap survive. 

Untuk itu praktik-praktik keagamaan yang mengedepankan 
toleransi dan moderasi beragama sebagai sebuah kekayaan bangsa 
Indonesia perlu kita kelola dengan baik. Jika sebuah kekayaan 
tidak dikelola dengan baik maka dapat menjadi malapetaka. 



198    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

Nilai-nilai yang hadir dalam masyarakat sebagai dasar pijakan 
moderasi beragama. Moderasi beragama di masyarakat yang 
sudah ada perlu digali kembali, agar bertumbuh dan berkembang 
diruang-ruang publik melintasi batas etnik, suku, budaya, agama, 
dan seterusnya, yang terwujud dalam bentuk kearifan lokal 
atau nilai-nilai budaya serta nilai-nilai luhur yang tumbuh di 
masyarakat, sebagai perekat di antara mereka, sekaligus sebagai 
solusi dalam memecahkan permasalahan di antara mereka.

Moderasi beragama harus menjadi landasan, fondasi, dan 
basis dalam membangun, memperkuat, dan meningkatkan 
kualitas kerukunan antarumat beragama. Ini merupakan cara 
beragama yang moderat, tidak ekstrem. Cara beragama yang 
damai, toleran, dan menghargai perbedaan. Moderasi beragama 
harus berada pada tataran sosiologis dalam wilayah praktik 
keberagamaan dalam kehidupan sosial kemasyarakatan. 

Sementara dalam tataran teologis setiap orang berhak 
dan bahkan meyakini kebenaran agamanya. Namun dalam 
tataran kehidupan sosial kemasyarakatan (tataran sosiologis), 
maka setiap orang harus memahami bahwa orang lain pun 
memiliki keyakinan terhadap ajaran agamanya sendiri. Karena 
itu, moderasi beragama menganut prinsip humanis, realistis, 
inklusif, toleran, kerja sama dan adil. Dalam upaya membangun 
kerukunan antaragama setiap orang perlu mengenal dan 
memahami moderasi beragama. 

Memahami nilai-nilai moderasi beragama bertujuan 
untuk membetuk generasi yang moderat. Nilai-nilai moderasi 
beragama perlu ditanamkan sejak dini. Penanaman nilai-nilai 
moderasi beragama akan menjadi benteng dari maraknya 
penyebaran paham-paham ekstrem. 



Badan Litbang dan Diklat    199

Masyarakat Bali pada umumnya dan masyarakat Kota 
Denpasar pada khususnya hidup dalam keragaman sejak zaman 
sebelum kemerdekaan. Di sana terdapat berbagai macam etnis, 
budaya, agama, dan aliran-aliran keagamaan. Masyarakat 
membangun peradaban dan kehidupan bersama, sesuai 
dengan langgam budaya local. Hal ini harus terus digali dan 
ditumbuhkan diruang-ruang publik secara aktif. Sebagai modal 
sosial agar tetap menjadi perekat dalam kehidupan dimasyarakat 
Bali, khususnya Kota Denpasar yang saat ini mulai menghadapi 
tantangan kemajuan modernitas. 

Untuk itulah moderasi beragama diharapkan akan 
terekspresikan dalam bentuk toleransi aktif di internal umat 
beragama dan di ruang-ruang publik yang sangat dibutuhkan 
dalam mewujudkan harmoni sosial dalam rangka menciptakan 
kerukunan umat beragama di tengah-tengah masyarakat.

Penelitian ini pada dasarnya ingin melihati dinamika 
moderasi beragama di Kota Denpasar Bali yang telah 
dipraktikkan oleh negara. Dalam hal ini pemerintah daerah dan 
perangkatnya serta masyarakat yang tergabung dalam organisasi 
yang memiliki konsentrasi mewujudkan toleransi aktif melalui 
moderasi beragama serta praktik-praktik moderasi beragama di 
ruang publik yang dibangun dari nilai-nilai luhur, adat-istiadat, 
budaya, dan kearifan local setempat.

Berdasarkan latar belakang di atas, yang akan dikaji dalam 
penelitian ini adalah bagaimana dinamika moderasi beragama 
di Kota Denpasar Bali. Adapun tujuan dari penelitian ini yaitu 
untuk mendeskripsikan dan menjelaskan dinamika moderasi 
beragama yang ada di Kota Denpasar Bali.



200    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

B.	 SEKILAS KOTA DENPASAR 
Denpasar pada mulanya merupakan pusat Kerajaan Badung, 

yang kemudian menjadi pusat pemerintahan kabupaten Daerah 
Tingkat II Badung. Mulai tahun 1958 Denpasar dijadikan 
pusat pemerintahan bagi Propinsi Daerah Tingkat I Bali. Sejak 
Denpasar dijadikan pusat pemerintahan Tingkat II Badung dan 
Tingkat I Bali, pertumbuhan fisik, ekonomi, sosial, dan budaya, 
mengalami perkembangan pesat. 

Keadaan fisik Kota Denpasar dan sekitarnya telah sedemikian 
maju. Kehidupan masyarakatnya banyak menunjukkan ciri-ciri 
dan sifat perkotaan. Denpasar menjadi pusat pemerintahan, 
pusat perdagangan, pusat pendidikan, pusat industri dan pusat 
pariwisata yang terdiri atas 4 kecamatan, yaitu Kecamatan 
Denpasar Barat, Denpasar Timur, Denpasar Selatan dan 
Denpasar Utara. 

Meskipun masyarakat Kota Denpasar plural, baik dari segi 
etnis, suku, budaya, maupun agama, akan tetapi kehidupan 
mereka membaur. Kebanyakan di antara mereka beragama 
Hindu. Dalam menyikapi perbedaan, kelompok mayoritas itu, 
yang sekaligus sebagai “tuan rumah”, tetap bersikap toleran serta 
menghormati kehadiran kelompok lainnya.

Secara historis masyarakat Kota Denpasar menghargai 
perbedaan sebagaimana ditunjukkan dalam bentuk kebijakan 
raja Denpasar di masa lalu. Sang raja memberikan hak konsesi 
bermukim bagi kelompok etnik pendatang disertai jaminan 
kebebasan  untuk melaksanakan hak-hak kulturalnya (Puja 
Astawa, 2009: 15). 



Badan Litbang dan Diklat    201

Belakangan sikap saling menghargai perbedaan semakin 
eksis  akibat dari berkembangnya sektor pariwisata yang 
secara tidak langsung dapat memposisikan Denpasar sebagai 
titik perjumpaan dari berbagai negara. Akibat perkembangan 
pariwisata Bali, tidak saja menarik minat wisatawan juga 
merangsang para migran untuk mengais rejeki di kota Denpasar. 

Kendati pun demikian, masyarakat Kota Denpasar tetap 
mempertahankan identitas kepribadiannya sebagai orang Bali. 
Mereka senantiasa berupaya menjaga keseimbangan, kedamaian, 
dan keharmonisan dalam keragaman umat beragama.  Sikap   
semacam itu merupakan pengejawantahan dari nilai-nilai budaya 
Bali yang dijiwai oleh agama Hindu sebagaimana tertuang dalam 
konsep ahimsa (tidak melakukan kekerasan), tatwamasi (engkau 
adalah kamu ), dan angawe sukaning wong len (berbuat untuk 
kebahagiaan orang lain). Sederetan ungkapan tradisional Bali ini 
sudah dipakai sebagai dasar untuk mewujudkan  keindonesiaan.

Pluralitas sebagai bagian dari hetrogenitas suatu bangsa, 
baik pikiran, sistem, dan   budaya dan sebagainya tetap 
mengembangkan konsep atau nilai-nilai kesadaran  persaudaraan 
yang sejati interen  umat Hindu, antaragama, dan antaretnik, 
yakni yang disebut dengan kesadaran, sebagai wujud solidaritas  
yang telah tertanam sejak pertumbuhan budaya Bali (Risman 
Musa, 2009: 7). 

Setiap penduduk Denpasar   dengan komit memiliki 
kesadaran tersendiri untuk membangun kotanya sebagai kota 
yang berbasis Agama dan budaya.   Mereka juga sadar bahwa  
sejak silam nenek moyang sudah saling berinteraksi secara   
damai satu sama lain dalam ritme lintas  perdagangan, lintas 



202    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

budaya dan lintas agama dalam membentuk keindonesiaan di 
masa lalu.

Keragaman masyarakat Kota Denpasar  merupakan suatu 
keberkahan tersendiri, diman Kota Denpasar nyaris tak pernah 
mempunyai  gejala konflik antaragama, walaupun pernah terjadi 
bom Bali di sana, sehingga ini dapat mendukung berkembangnya 
pertumbuhan Kota Denpasar disegala sektor. Pendukung 
lainnya yaitu banyaknya kawin mawin silang lintas agama juga 
merupakan faktor intensnya hubungan persaudaraan sehingga 
dapat saling memahami. 

Di Denpasar, istilah-istilah persaudaraan seperti  nyama 
selam (saudara muslim), bli selam (kakak Islam), adi selam (adik 
Islam)  bapa selam  (paman Islam), matua selam  (mertua 
Islam),  warang selam  (besan Islam) masih sangat kental 
diucapkan oleh masyarakat Hindu. Faktor inilah yang sangat 
mendukung  persaudaraan antara non-Hindu dan Hindu di Kota 
Denpasar Bali.

C.	 REGULASI TERKAIT MODERASI BERAGAMA
Secara substantif, di Kota Denpasar, tema moderasi 

beragama sesungguhnya bukanlah hal baru. Dalam kehidupan 
sehari-hari praktik-praktik moderasi beragama sesungguhnya 
sudah berjalan ditengah-tengah masyarakat dan bahkan 
pemerintahan. Namun secara tegas dalam bentuk diksi kata-kata 
dalam regulasi pemerintah daerah belum ada. Istilah moderasi 
ini baru dikenal di Provinsi Bali dan di Kota Denpasar. Namun 
demikian pada saat peneliti berada di lokasi penelitian, Pusdiklat 
Kementarian Agama sudah tiga kali mengadakan diklat tentang 
moderasi beragama yang mengundang para penyuluh agama. 



Badan Litbang dan Diklat    203

Terdapat beberapa regulasi yang tidak langsung menyebut 
nomenklatur moderasi beragama. Isinya terkait dengan moderasi 
beragama atau mengajak umat dan masyarakat Kota Denpasar 
Bali untuk selalu menciptakan suasana damai dan saling menjaga 
toleransi beragama secara bersama-sama. Berikut di bawah ini 
regulasinya:
1.	 Seruan Bersama tentang Hari Nyepi yang ditandatangani 

oleh perwakilan Majelis-majelis Agama;
Kita ketahui bahwa umat Hindu senantiasa merayakan Hari 

Raya Nyepi setiap tahunnya. Di saat hari raya tersebut, semua 
aktivitas menjadi lumpuh, baik di bandara, sekolah, kendaraan 
yang biasa lalu lalang melintasi kota Denpasar dan Bali umumnya 
mendadak hari itu tak satupun beroperasi, bagai kota mati. 
Tanpa aktivitas apapun juga. Bahkan di malam hari tanpa adanya 
lampu yang menyala di semua antero Kota Denpasar dan Bali 
pada umumnya. 

Pada hari ritual keagamaan tersebut tak satupun orang 
berkeliaran keluar rumah. Keadaan seperti ini tidak membuat 
salah satu pihak merasa dirugikan oleh seruan bersama 
tersebut, karena seruan bersama tersebut sudah disepakati dan 
ditanda tangani oleh perwakilan semua pihak untuk dipatuhi 
dan dilaksanakan. Adapun yang ikut menanda tangani seruan 
bersama tersebut adalah Ketua MUI Provinsi Bali. Ketua 
Umum MPAg Provinsi Bali, Ketua Umum walubi Provinsi Bali, 
Ketua Matakin Provinsi Bali, Ketus Umum MPAG Provinsi 
Bali, Keuskupan Denpasar Bali, Kepala Kanwil Kementerian 
Agama Provinsi Bali, Kapolda Bali Komandan Korem 163/
Wira Satya dan Gubernur Bali. Seruan ini dilaksanakan bagi 



204    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

seluruh instansi disemua tingkatan dan masyarakat Bali pada 
umumnya. Dalam pandangan penulis, tidak adanya protes 
masyarakat selain masyarakat Bali terutama umat beragama 
di luar Hindu merupakan bentuk kepatuhan kepada peraturan 
yang sudah berlaku di Bali selama ini, juga bentuk toleransi 
kelompok minoritas agama-agama di Bali terhadap umat 
Hindu sebagai mayoritas. Menurut Abdullah Maskuri (2001:13) 
Toleransi beragama mempunyai arti sikap lapang dada seseorang 
untuk menghormati dan membiarkan pemeluk agama untuk 
melaksanakan ibadah mereka menurut ajaran dan ketentuan 
agama masing-masing yang diyakinitanpa ada yang mengganggu 
atau memaksakan baik dari orang lain maupun dari keluarganya 
sekalipun
2.	 Penetapan dewan penasehat dan dewan pengurus FKUB 

Kota Denpasar tahun 2016-2021 ditanda tangani wali kota 
Denpasar;
Dengan adanya kepengurusan FKUB Kota Denpasar Bali, 

maka secara kelembagaan penanganan terkait dengan umat 
beragama, utamanya tentang pendirian rumah ibadat di tingkat 
Kota Denpasar, dapat dibantu oleh FKUB Kota Denpasar 
Bali. Agar masyarakat dapat memenuhi keinginannya untuk 
mendirikan rumah ibadat mereka
3.	 Pembentukan Tim Monitoring/Pemantauan Organisasi 

kemasyarakatan guna menciptakan keamanan dan 
kenyamanan lingkungan di tanda tangani oleh wali kota 
Denpasar, dengn keputusan Wal Kota Denpasar. Nomor 
188.45/225/HK/2019;



Badan Litbang dan Diklat    205

4.	 Pembentukan Tim Monitoring dan Evaluasi Warga 
Negara Asing dalam rangka pengendalian keamanan dan 
kenyamanan lingkungan ditanda tangani oleh Wali Kota 
Denpasar, Nomor. 188.45/733/HK/2019;

Kita ketahui Bali merupakan kota wisata dunia, oleh 
karena itu banyak wisatawan asing yang datang, baik dari 
dalam maupun dari luar negeri. Banyaknnya orang asing 
yang datang ini, khususnya orang dari luar negeri perlu 
dilakukan pemantauan dan monitoring, agar dapat dideteksi 
keberadaannya di Bali, begitu pun yang berada di Kota 
Denpasar Bali. Pemantauan dan monitoring dilakukan agar 
dapat diketahui gerak gerik orang asing di Kota Denpasar 
Bali, terutama bagi backpacker-backpacker asing yang 
menginap di rumah-rumah penduduk. Hal ini dilakukan 
agar terjaga hal-hal yang berpotensi tidak diinginkan dapat 
segera diatasi

5.	 Kesepakatan Tri Hita Kirana untuk internal umat Hindu 
ditanda tangani berbagai aliran dalam agama Hindu di Bali 
untuk saling menghargai dan menghargai satu sama lainnya;

6.	 Pembentukan Tim Kewaspadaan Dini Pemerintah Daerah 
Kota Denpasar dan Forum Kewaspadaan dini masyarakat 
Kota Denpasar, ditanda tangani oleh wali kota Bali, Nomor. 
188.45/25/HK/2019;

7.	 Perda Provinsi Bali No. 5 Tahun 2019 tentang desa adat;
8.	 Pembentukan tim terpadu penanganan Konflik Sosial di 

Kota Denpasar, ditanda tangani wali kota Denpasar, Nomor. 
18.45/24/HK/2019;



206    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

9.	 Bahan-bahan berupa makalah tentang moderasi yang 
dilaksanakan dalam diklat terkait moderasi beragama oleh 
Pusdiklat Provinsi Bali dalam bentuk PDF, makalah Kepala 
Kanwil Kemenag Provinsi Bali tentang Moderasi Beragama.
Regulasi di atas diterbitkan pada dasarnya untuk ketertiban, 

ketentraman, dan kedamaian masyarakat Kota Denpasar Bali, 
agar tercipta sikap saling memahami satu sama lain sesuai 
dengan fungsionalisasi kerjanya. Oleh karena itu upaya Pemkota 
Denpasar untuk menciptakan suasana ketertiban dan kedamaian 
dalam masyarakat, perlu di dukung oleh semua pihak yang ada di 
Kota Denpasar Bali, demikian diungkapkan Kepala Kesbangpol 
Kota Denpasar.

Komang Marhaeni, selaku Kepala Kemenag Kota Denpasar 
menyampaikan bahwa untuk melakukan kegiatan-kegiatan 
terkait dengan lintas sektoral kementerian dan Pemda selain 
bersifat formal, juga dilakukan secara informal. Koordinasi juga 
dilakukan via grup whatshapp. Lebih lanjut beliau menyatakan 
bahwa instruksi wali kota tidak boleh sendiri-sendiri harus 
bersama-sama. Dalam rapat koordinasi dengan wali kota, 
biasannya semua unsur hadir untuk menjalankan tugasnya 
sesuai dengan fungsinya masing-masing. Hal-hal terkait internal 
agama diarahkan pada FKUB. Untuk adat oleh desa prakaman/
desa adat. Tim Pembaharuan Bangsa di Kesbangpol. 

Marhaeni mengungkapkan bahwa kondisi di Bali pada 
umumnya tenang, bukan berarti gak ada riak-riak. Moderasi 
harus diwujudkan dalam bentuk pikiran dan prilaku. Hal tersebut 
dilakukan oleh wali kota untuk mencerdaskan masyarakat 
dengan upaya dibangun membangun kemandirian masyarakat 



Badan Litbang dan Diklat    207

di ruang publik, contoh kali-kali yang tidak berfungsi menjadi 
berfungsi sebagai tempat hiburan masyarakat. 

Agar masyarakat tidak berebut lahan maka wali kota 
membuatkan tempat aktivitas mandiri, misalnya wisata mancing, 
mengundang wisatawan domsestik dan wisatawan asing, 
membangun obyek-obyek wisata, masyarakat dibolehkan untuk 
berdagang di area tersebut. Jika masyarakat sudah sibuk dengan 
berdagang, melakukna aktivitas, mereka tidak akan sempat 
untuk bertengkar lagi. Disana mereka melakukan berbagai 
aktivitas yang meyibukan diri mereka, kemiskinanya dapat 
ditanggulangi dengan cara meningkatkan kegiatan ekonomi. 
Kebutuhan upacara semua masyarakat bisa berinteraksi di sana.

Program lain wali kota Denpasar adalah wajib menyuguhkan 
makanan tanpa bahan plastik, makanan tidak pakai kotak, 
melainkan menggunakan daun. Jadi, masyarakat tradisonal 
sangat diuntungkan, daun dijual masyarakat, yang lain 
menyediakan yang lainnya. Hal ini dilakukan tanpa memandang 
agamanya apa, etnisnya darimana, kegiatan ini untuk menjamin 
kesejahteraan masyarakat. Moderasi beragama tidak harus 
dengan ceramah-ceramah agama, tetapi orang-orangnya bisa 
bersatu dalam satu aktivitas. 

Praktik moderasi yang dicanangkan wali kota Bali dengan 
membuka ruang publik agar terjadi komunikasi di antara warga. 
Hal ini sejalan dengan yang diungkapkan oleh Hardiman, F. 
Budi (2009: 134), bahwa di dalam negara hukum demokratis 
orang yang memiliki bekal metafisik ringan maupun berat saling 
berjumpa satu sama lain. Ruang publik merupakan arena yang 
harus dapat diakses semua orang, termasuk warga agama. Ruang 



208    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

publik menjadi arena diskursif warga negara. Ruang publik 
tidak dapat menjadi arena eksklusif kelompok tertentu. Sesuai 
definisinya, ruang publik tidak lain daripada hakikat kondisi-
kondisi komunikasi yang dengannya sebuah formasi opini dan 
aspirasi diskursif sebuah publik yang terdiri atas para warga 
negara dapat berlangsung.  Warga negara yang dimaksudkan 
di sini tentu saja juga mencakup warga agama. Warga agama 
juga berhak menyatakan opini mereka di ruang publik, karena 
gagasan warga agama dapat didiskusikan secara rasional sebagai 
yang berpotensi memiliki isi kognitif. Tradisi agama memiliki 
kekuatan spesial untuk mengartikulasikan isi moralitasnya (Budi 
Hardiman, 2017: 2).

Jadi, kehidupan masyarakat Bali sangat moderat, 
walaupun tidak dapat dinafikan bahwa ada orang-orang yang 
berkepentingan bersikap sebaliknya. Di Bali pada umumnya dan 
Kota Denpasar khususnya, dalam satu rumah terbiasa berbeda 
agama meskipun masih saudara kandung. Cara pikir mereka 
tidak fanatik lagi dalam memandang agama saudaranya, mereka 
bisa hidup secara bersama-sama dan saling menghormati 
keyakinan beragama masing-masing. Dalam hal kehidupan 
modern, masyarakat Bali di Kota Denpasar sangat terbuka bagi 
siapapun.

D.	 MODERASI YANG TERGANGGU
Pada umumnya di Kota Denpasar dan Provinsi Bali 

kondisinya aman dan damai. Namun bukan berarti tidak ada 
gangguan atau permasalahan. Ada beberapa masalah yang 
timbul dan berpotensi konflik yang dapat mengganggu upaya 
moderasi beragama, jika tidak dapat dikelolah secara baik. 



Badan Litbang dan Diklat    209

Permasalahan ini walaupun terjadi tetapi tidak sampai menjadi 
konflik, di antaranya sebagai berikut:
1.	 Penolakan gereja karena tidak ada sosialisasi dari rumah 

menjadi rumah ibadah, tidak ada sosialisasi desa adat;
Ada beberapa rumah tinggal yang di jadikan gereja 

untuk tempat ibadat umat Kristen. Menurut PBM No. 9 dan 
8 tahun 2006 hal ini tidak dibenarkan yang dibangun di Kota 
Denpasar, apalagi pemanfaatan rumah tinggal di jadikan 
tempat ibadat tersebut tidak terlebih dahulu disosialisasikan 
ke masayarakat sekitarnya, kepada RT, RW bahkan desa 
adat. Hal ini dapat membuat kecurigaan masyarakat sekitar 
dan berpotensi memicu keributan.

2.	 Penolakan rumah ibadat Khonghucu, dimana yang 
mengajukan untuk pembanguna rumah ibadat Khonghucu 
tersebut adalah umat agama Budhha. Alasannya nanti dari 
agama Buddha itu akan pindah jadi agama khonghucu, pada 
prinsipnya di Kota Denpasar tidak pernah dilarang untuk 
mendirikan rumah ibadat, asal prosedurnnya dilalui;

3.	 Ada peristiwa umat agama Hindu masuk Islam, dua tahun 
yang lalu. Orang tersebut mau sembahyang ke Masjid pada 
saat nyepi, ditanya pencalang mau kemana malah marah, 
akhirnya dipukul. Selanjutnya pihak Kesbangpol meminta 
MUI yang menyelesaikannya untuk internal umat Islam 
tersebut. Namun isu yang beredar di luar orang Hindu 
memukul umat Islam saat sembahyang. Untung persoalan 
ini cepat diatasi dengan rapat koordinasi, jika tidak, maka 
persoalannya akan melebar kemana-mana dan memicu 
konflik natar agama;



210    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

4.	 Orang-orang asing back packer orang-orang asing ini 
tinggal di rumah-rumah warga, mereka ngekos,. Mereka ini 
ada yang suka minum-minuman keras di lingkungan tinggal 
mereka, ini sangat mengganggu masyarakat sekitarnya. hal 
ini juga harus ditertibkan agar tidak menjadi persoalan 
dikemudian hari;

5.	 Di Serangan Kota Denpasar terjadi keributan sesama orang 
Makassar sebanyak 25 orang. Mereka meminjam uang 
kepada sesama mereka, saat ditagih marah dan ribut di 
antara mereka. Di medsos malah muncul berita orang Bali 
mengusir orang Makassar, sudah heboh sekali, padahal 
tidak demikian;

6.	 Kasus Masjid Darussalam wakaf dari orang NU kepada orang 
Muhammadiyah untuk mengurus masjid tersebut. Awalnya 
masjid diurus oleh Salafi, NU dan Muhamadiyah. Kemudian 
Salafi pergi sehingga diurus oleh NU dan Muhammadiyah, 
belakangan anak yang mewakafkan orang NU yang sudah 
meninggal, mengambil alih dan menyerahkan sertifikat 
wakaf yang sudah diserahkan pada nadzir yang notabennya 
orang NU kepada orang Muhammadiyah, inilah menjadi 
keributan di masjid Darussalam yang asetnya sudah sangat 
besar;

7.	 Kasus lainnya tempat ibadat dalam izinnya renovasi, taunya 
membangun rumah ibadat;

8.	 Rumah biasa menjadi rumah ibadah, ruko-ruko jadi tempat 
ibadah, siapa yang wajib menertibkannya? Kesbangpol atau 
Kemenag;



Badan Litbang dan Diklat    211

9.	 Masalah lainnya koordinasi Kemenag Kota dengan instansi 
terkait lainnya dalam pendirian rumah ibadat. Kemenag 
sudah mengeluarkan rekomendasi, sementara FKUB dengan 
kesbangpol belum mengeluarkan izin dikarenakan masih 
belum selesai urusan KTP nya. Jadi kita bingung. Kemenag 
merasa yang menjadi tugasnya kemenag sudah selesai jadi 
mereka mengeluarkan rekomendasi, sementara kita merasa 
belum selesai urusan KTP yang harus ditelusuri kebenaran 
KTPnya. Kemenag merasa KTP urusan dukcapil, jd tidak 
ingin mengambil tupoksi orang lain. Padahal maksudnnya 
harus tuntas semua baru dikasih rekomendasi. Jadinya 
Jemaah rumah ibadah merasa dihalang-halangi kenapa 
tidak dikasih rekomendasi oleh FKUB dan Kesbangpol, 
padahal Kemenag sudah kasih rekomendasi;
10.Musholah As Syafiiyah yang dulu ditutup dan turun 

Komnas HAM sudah puluhan taon tidak beroperasi, sejak 
adanya penelitian kesana di jembatani oleh peneliti, kabid, 
kanwil dan Kemenag Kota berkoordinasi dengan semua parat 
setempat dan kepala desa adat dan adat, sudah dapat beroperasi 
kembali, namun demikian hanya boleh bagi 2 kepala keluarga 
yang tinggal di sana saja. Orang muslim di luar tinggal di sana 
tidak dibolehkan untuk salat di sana.

E.	 POTRET KERUKUNAN INTERN UMAT BERAGAMA 
DI KOTA DENPASAR

a.	 Intern Umat Hindu
Kita ketahui bahwa di Bali mayoritas pendudukya beragam 

Hindu. agama Hindu Bali tidak sama dengan agama Hindu lain 
pada umumnya, baik Hindu yang ada di Indonesia maupun 



212    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

Hindu yang ada di Bali. Umat Hindu Bali memegang teguh 
kepercayaan mereka dengan tradisi Bali. Dimana Agama dan 
alam menyatu dalam kehidupan mereka sehari-hari. Jadi jangan 
aneh kalau dalam setiap ritual umat Hindu Bali pemanfaatan 
hasil sumber daya alam digunakan, seperti semua hewan, bunga-
bunga, dan tumbuhan lainnya. 

Secara tradisional mereka melakukan ritualitas keagamaan 
dengan membuat canang yang didalamnya terdapat macam-
macam bunga. Di samping itu di Bali juga terdapat agama Hindu 
lainnya yang datang dari luar Bali, dengan menganut tradisi ritual 
yang berbeda, seperti aliran Hari Krisna yang tidak memakan 
daging (vegetarian). Sementara umat Hindu Bali mengkonsumsi 
daging hewan.

Kampanye keagamaan ini jika saling muncul kepermukaan 
maka dapat menimbulkan gesekan di antara umat beragama 
Hindu. Oleh karena itu, untuk mencegah terjadinya hal-hal yang 
dapat mengganggu kerukunan umat beragama maka dibuatlah 
suatu kesepakatan di antara umat beragama Hindu yang ada di 
Kota Denpasar Bali melalui kesepakatan Tri Hita Kirana, yang 
ditandatangani oleh berbagai aliran dalam agama Hindu di Bali. 
Tujuannya untuk saling menghargai dan menghormati satu sama 
lainnya, tidak merasa paling benar sendiri dalam beragama dan 
bermasyarakat. Sehingga tidak terjadi gesekan di antara mereka.

Konsep Tri Hita Karana mengandung pengertian tiga 
penyebab kebahagiaan, yang bersumber pada keharmonisan 
hubungan antara tiga hal yaitu: parhyangan (manusia dengan 
Tuhan), palemahan (manusia dengan alam lingkungan) dan 
pawongan (manusia dengan sesama). Adapun unsur-unsur Tri 



Badan Litbang dan Diklat    213

Hita Karana ini meliputi sanghyang jagatkarana, bhuana dan 
manusia. Dalam Penerapannya Tri Hita Karana yaitu:
1. 	 Parhyangan (Manusia dengan Tuhan)

Parhyangan merupakan hubungan manusia dengan 
Tuhan, yang menegaskan bahwa kita harus selalu sujud 
bakti kepada Tuhan, Sang Pencipta Alam Semesta beserta 
isinya. Di dalam ajaran agama Hindu dapat diwujudkan 
dengan Dewa Yadnya (upacara persembahan suci yang tulus 
ikhlas kehadapan para dewa-dewa). Menjaga hubungan 
harmonis dengan Tuhan. harus selalu berada di dalam jalan-
Nya, menjauhi larangan-Nya dan  selalu rajin sembahyang 
dengan tujuan mengucap syukur atas segala berkah maupun 
kesulitan yang sedang dihadapi agar diberikan petunjuk dan 
Tuhan menjadikan hambaNya pribadi yang semakin baik.

2. 	 Palemahan (Manusia dengan Lingkungan)
Palemahan merupakan hubungan manusia dengan 

lingkungan/alam. Lingkungan/alam ini mencangkup 
tumbuh-tumbuhan, binatang, dan hal-hal yang bersifat 
sekala niskala. Di dalam ajaran agama Hindu dapat 
diwujudkan dengan Bhuta Yadnya  (upacara persembahan 
suci yang tulus ikhlas kehadapan unsur-unsur alam). Seperti 
yang biasa diterapkan yaitu adanya  Tawur Agung, dengan 
tujuan untuk menjaga keseimbangan, kelestarian antara 
jagat raya dengan manusia yaitu keseimbangan antara 
makrokosmos dengan mikrokosmos. 

Selain itu adanya perayaan Nyepi, yang tentunya sehari 
tanpa polusi sangat memberikan cukup banyak oksigen 
untuk bumi ini dapat bernafas. Akan tetapi dari sudut 



214    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

pandang penulis terkadang masih ada yang terlupakan, 
yaitu masih kurangnya kesadaran umat akan kebersihan 
lingkungan. Contohnya saja upacara melasti, setelah 
upacara melasti yang secara umum dilakukan di pantai. 
Pantai itupun menjadi kotor karena sehabis sembahyang 
sarana-sarana untuk sembahyang hanya ditinggal begitu 
saja tanpa ada niatan untuk membuangnya ditempat yang 
semestinya. 

Selain itu bekas-bekas tempat makanan pun masih 
banyak yang dibuang begitu saja. Ketika sebuah upacara 
selesai pasti kita akan menjumpai sampah berserakan. 
Apakah ini yang disebut Palemahan? tentu saja tidak. 
Meski akan ada yang akan membersihkannya. tentu baiknya 
setiap orang menanamkan dalam diri mereka tentang 
makna Palemahan yaitu Kita yang memakai, kita yang 
menggunakan dan kitalah yang membersihkannya. 

3. 	 Pawongan (Manusia dengan Sesama)
Pawongan merupakan hubungan manusia dengan 

sesamanya. Dalam artian bisa dikatakan pawongan 
mempunyai makna kita harus bisa menjaga keharmonisan 
hubungan dengan keluarga, teman dan masyarakat. Dalam 
menjaga keharmonisan tentunya menjauhkan sikap saling 
membeda-bedakan berdasarkan derajat, agama, ataupun 
suku karena semua sama di hadapan hukum Negara dan 
hukum Tuhan. Sama-sama mahluk ciptaan Tuhan. Jangan 
menganggap keyakinannyalah yang paling benar dan apa 
yang diyakini orang lain yang tidak sama adalah salah. 
Tuhan menciptakan perbedaan didunia ini bukan karena 
membeda-bedakan ciptaan-Nya. Tapi agar setiap orang 



Badan Litbang dan Diklat    215

dapat belajar menghargai akan arti perbedaan. Begitu pula 
berbeda agama, tetapi saling menghormati keyakinan agama 
masing-masing.

Dari konsep Tri Hita Karana tersebut diharapkan 
dapat diwujudkan dalam setiap diri umat Hindu walaupun 
berbeda alirannya. Biarpun berbeda alirannya tetapi mereka 
wajib untuk selalu sujud bakti kepada Tuhan, menghargai 
lingkungan dan bersahabat dengan alam, serta selalu 
menjaga keharmonisan dengan sesama. Menjauhkan diri 
dari tindakan SARA. Menjalani keyakinan kebenaran ajaran 
aliran masing-masing namun tetap meghargai apa yang 
orang yakini juga benar. Karena sejatinya tujuan akhirnya 
ialah sama, yaitu dekat dengan Tuhan, Sang Pencipta.
1. 	 Griya Kongco Dwipayana

Tempat Ibadah berupa Vihara, didalamnya ada 
4 tempat agama yaitu Vihara (Buddha), Khonghucu, 
Sanggah/Pura Kecil (Hindu), dan Tao, setiap umat 
bersembahyang secara berututan kesemua tempat 
ibadah tersebut.

2. 	 Muslim Makan B-2
 Alasan karena suka aja, rasanya enak, padahal tau 

hukumnya haram.

b.	 Intern Umat Islam
Berdasarkan sejarahnya umat Islam di Bali sudah ada sejak 

zaman Kerajaan Majapahit. Agama Islam pertama kali disebarkan 
oleh Raden Modin dan Kiyai Abdul Jalil pada zaman kerajaan 
Majapahit. Hingga saat ini banyak penziarah yang mendatangi 
makamnya. Komunitas umat Islam di Bali yang ada sejak zaman 



216    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

dahulu di Kota Denpasar terkosentrasi di Desa Kepaon dan 
Kelurahan Seragan. Sedangkan di luar Kota Denpasar terletak di 
Desa Banjar Lebah di Saren Jawa di Desa Budakeling Kabupaten 
Karangasem, di Kampung Pegayaman Kabupaten Buleleng dan 
di Kampung Loloan di Kabupaten Jembrana.

Dari persebaran umat Islam di Bali tersebut, juga yang 
tinggal di Kota Denpasar dan kabupaten lainnya di sekitar Bali. 
Terutama di Kota Denpasar kebanyakan para pendatang dan 
para wisatwan. Adapun kehidupan mereka seperti umat Islam 
pada umumnya melakukan aktivitas keagamaan sebagaimana 
mestinya. Dalam aktivitas keagamaan mereka juga berhimpun 
dalam ormas keagamaan seperti NU, Muhammidyah, MUI, ada 
juga LDII. Karena selaku minoritas, tidak banyak persoalan yang 
dapat menimbulkan perbedaan yang sangat fundamental terkait 
ajaran agama Islam. 

Namun baru-baru ini terjadi kasus perebutan Masjid 
Darussalam wakaf dari seorang Islam yang berafiliasi ke ormas 
NU dengan seorang umat Islam yang berafiliasi ke ormas 
Muhammadiyah untuk mengurus masjid tersebut. Awalnya 
masjid diurus oleh umat Islam yang berafiliasi ke Salafi, NU 
dan Muhamadiyah. Kemudian orang tersebut yang berafiliasi 
ke Salafi pergi sehingga diurus oleh orang yang berafiliasi ke NU 
dan Muhammadiyah. Belakangan anak dari yang mewakafkan 
masjid tersebut mengambil alih mengambil alih masjid dan 
menyerahkan sertifikat wakaf yang sudah diserahkan pada 
nadzir sebelumnya yang notabennya orang NU kepada orang 
Muhammadiyah, inilah menjadi keributan di masjid Darussalam 
yang asetnya sudah sangat besar. 



Badan Litbang dan Diklat    217

Awalnya masjid hanya ribut antara pengurus bersifat 
individu yang kebetulan berafiliasi ke ormas masing-masing, 
belakangan membawa-bawa nama ormas keagamaan masing-
masing. Hingga peneliti berada dilapangan hal ini masih dalam 
penyelesaian di antara mereka, jika tidak dapat diselesaikan 
secara musyawarah maka akan diselesaikan melalui jalur hukum. 
Demikian yang diungkapkan Syaifudin Kepala Badaan Wakaf 
Provinsi Bali, yang sekaligus sebagai Ketua MUI Kota Denpasar. 
Namun secara keseluruhan umat Islam di Bali khususnya Kota 
Denpasar hidup rukun dan damai. Mereka patuh pada ketentuan 
dan kesepakatan-sepakatan bersama, terutama umat Islam yang 
hidup di lingkungan perkampungan Islam di Kota Denpasar, 
seperti di Kelurahan Serangan dan Desa Kepaon.

F.	 INTERNUMAT KRISTEN, KATOLIK, BUDDHA DAN 
KHONGHUCU
Kita ketahui bahwa selain umat Islam, minoritas lainnya 

adalah umat agama Kristen, Katolik, Buddha, dan Khonghucu, 
yang tersebar di Kota Denpasar. Secara umum mereka hidup 
rukun dan damai diinternal umat agama masing-masing. 
Walaupun diinternal Kristen dan Buddha banyak aliran 
keagamaan seperti halnya di dalam aliran agama Islam dan 
Hindu, namun tidak pernah terjadi hal yang mengakibatkan 
umat agama mereka saling ribut soal internal mereka, begitu 
juga dengan umat Agama Khonghucu.

a.	 Potret Kerukunan Antarumat Beragama di Kota Denpasar
Bali selama ini dikenal sebagai miniatur Indonesia dalam 

potret kerukunan umat beragama. Masyarakatnya heterogen, 
sejak zaman dahulu kala hingga saat ini. Hubungan sosial bekerja 



218    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

dengan baik, terutama antara umat Hindu dan umat Islam yang 
sudah terjalin sejak zaman sebelum kemerdekaan. Hubungan 
agama Hindu dan Kristen baru menyusul kemudian. Perihal 
ini dituturkan oleh I Nyoman Lastra (Kepala Kanwil Kemang 
Provinsi Bali). Bali yang memiliki pelbagai keberagaman, suku, 
bahasa, agama hingga keyakinan spiritual lainnya. Keberagaman 
dan praktik toleransi tentu dapat dilihat di beberapa tempat, 
utamanya pada perayaan hari besar keagamaan. Seperti Hari 
Raya Nyepi. Dimana warga non-Hindu turut berpartisipasi 
menjaga keheningan dan kedamaian saat Nyepi. Mulai dari 
menjadi pecalang alias polisi adat, hingga mengumandangkan 
azan tanpa pengeras suara.

Toleransi beragama masyarakat Bali telah lama terjalin. 
Umat muslim mengumandangkan azan tanpa pengeras suara. 
Tampak pula sejumlah pecalang dari kalangan Kristen dan Islam, 
berkeliling memantau keamanan di sekitar masjid-masjid di 
Bali. Mereka hanya bermodalkan senter dengan penerangan 
yang rendah. Pecalang berkeliling di kawasan tersebut. Saat tiba 
di masjid, tampak sejumlah umat muslim tengah melakukan 
salat. Yang dijaga para pencalang.  Pada hari Idul Qurban, 
masyarakat Balipun tidak mempermasalahkan hadirnya daging 
sapi di pasar-pasar, maupun di restoran, selama ini. Karena 
ini dalam konteks kurban, ini bukan konteks baru dan sudah 
lazim. Padahal Sapi merupakan hewan suci umat Hindu, tapi 
kurban sapi saat Idul Adha tak pernah jadi masalah di Bali. Umat 
muslim berbagi kurban kepada umat Hindu dan umat Hindu 
ikut jadi panitianya.

Tak hanya itu, setiap panitia kurban di Denpasar memiliki 
kebijakan sendiri-sendiri dalam mendistribusikan daging 



Badan Litbang dan Diklat    219

kurban. Bahkan, beberapa kelompok panitia membagikan 
daging kurban kepada warga yang kurang mampu tanpa melihat 
perbedaan keyakinan yang ada. Dalam mendistribusikan (daging 
kurban) termasuk saudara-saudara yang beragama lain, biasanya 
juga dibagikan. Di beberapa tempat, ada umat beragama lain 
ikut nimbrung dalam pembagiannya sebagai panitia.

Idul Adha perayaan yang istimewa, karena digelar dengan 
semangat kebersamaan yang lebih kuat. Ini karena sejumlah 
masyarakat muslim di Denpasar selalu mengajak tetangganya 
tanpa melihat apa agamanya untuk menyantap sajian Idul Adha 
secara bersama-sama, begitupula dengan kegiatan seputar 
Ramadhan umat muslim merasa nyaman saja menjalankan 
puasa ramadhan dan elakukan sholat taraweh di masjid-masjid. 

Di Kampung Islam Kepaon yang berada di desa adat 
Kepaon, Desa Pemogan, Kecamatan Denpasar Selatan. Jumlah 
penduduknya 900 Kepala Keluarga atau 6000 jiwa. Umat 
muslim disini mempunyai beragam profesi seperti petani, sopir, 
pengusaha, dan pedagang. Di kampung ini terdapat masjid Al 
Muhajirin. Di masjid ini ada tradisi megibung (buka puasa 
bersama). Megibung ini dilaksnakan setiap tanggal 10, 20, dan 
30 ramadhan. Tradisi ini dilakukan sebagai ungkapan rasa 
syukur setiap hari usai mengkhatamkan 30 juz al quran. Pada 
tradisi megibung disajikan kuliner kedoteng. Kuliner ini hanya 
disajikan pada saat hari perayaan tertentu seperti pernikahan, 
maupun saat acara megibung di masjid al Muhajirin. Kedonteng 
merupakan kuliner khas Kepaon dengan bumbu rendang, namun 
tampilannya berbeda karena disajikan dengan serundeng. 

Kampung Kepaon ini sejarahnya masih ada hubungannya 
dengan kerajaan Badung atau yang biasa disebut dengan Puri 



220    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

Pemecutan. Dan, termasuk salah satu komunitas muslim tertua 
di Bali, sejak masuknya Islam di Bali sekitar tahun 1326 H, 
masa kerajaan pemecutan. Hingga saat ini masyarakat kepaon 
masih menjalin hubungan baik dengan Puri Pemecutan, dimana 
setiap ada upacara-upacara dan perayaan di Puri Pemecutan 
masyarakat Kepaon hadir dalam undagan tersebut. Melakukan 
dialog perdamaian lintas agama, Banjar, menyame braye 
(saudara) terhadap umat agama non-Hindu.

Fenomena yang lain adalah pembangunan 5 tempat suci 
di Mandala Nusa Dua Bali, di bangun atas Prakarsa Presiden 
Soeharto di atas areal yang sama di pelataran bukit Kampial 
Nusa Dua, atas bantuan Presiden dan swadaya masyarakat. 
Bangunan tersebut tanpa sekat pemisah. Ini menunjukkan 
sebuah gambaran miniatur kerukunan hidup antarumat 
beragama, yang keberadaannya bukan sebatas simbol kaku tetapi 
cerminan dari Kebhinnekaan Tunggal Ika. Walaupun dalam 
proses pembangunannya sulit mendapatkan izin, karena alasan 
tidak memenuhi syarat pendirian bangunan rumah ibadat, yang 
akhirnya mendapat izin dari Menteri Agama, didukung dengan 
rasa toleransi masyarakat yang mereka telah bina selama ini.

Terdapat beberapa kampung muslim yang sejak jaman 
kerajaan mataram sudah ada di Bali, misalnya Kampung Loloan, 
Jembrana. Kampung berjarak sekitar 90 kilometer dari Kota 
Denpasar ini, sebagian besar penduduknya berprofesi sebagai 
pedagang dan nelayan. Tak heran, penduduk daerah ini bermula 
dari kedatangan sejumlah pasukan Bugis sekitar empat abad 
silam.

Selain di Kota Denpasar, kampung Islam lainnya yakni 
Kampung Loloan, yang dikenal dengan pemukiman umat Islam 



Badan Litbang dan Diklat    221

terbesar di Kabupaten Jembrana. Hubungan baik antara penganut 
Islam dan Hindu di Bali yang  telah terjalin sejak lama, menjadi 
penyebab penguasa Jembrana saat itu, I Gusti Arya Pancoran, 
mengizinkan kelompok Bugis-Melayu menempati daerah 
Loloan. Kisah lain bisa ditemukan di Kampung Pegayaman, 
Buleleng. Kehidupan sehari-hari masyarakat muslim disini, 
tak ubahnya kehidupan di Bali pada umumnya. Hanya bentuk 
rumah ibadah yang jelas berbeda. Inilah keunikannya, symbol-
simbol adat Bali seperti, Subak, Seka atau Banjar, tetap hidup 
dengan baik di lingkungan kelompok muslim.

Hal lainnya, di dalam lingkungan Vihara Khoncu Dwipayana 
ada beberapa tempat ibadat agama lainnya seperti tempat 
ibadah umat Hindu (Sangga), tempat Ibadah umat Khonghucu 
Tao, dan tempat ibadah umat Buddha. Uniknya setiap orang 
yang beribadat di sana, maka harus sembahyang kesemua (4) 
tempat ibadah tersebut. Alasan mereka beribadat ke empat 
rumah ibadat tersebut, karena secara sejarah ada keterkaitan 
dan kemiripan di antara ke empat rumah ibadat tersebut dalam 
pelaksanaannya dan juga dewa-dewa yang mereka sembah. 
Dalam tesis Max Weber (1864–1920) disebutkan bahwa agama 
dengan seperangkat ajarannya adalah spirit untuk menentukan 
harmoni sosial dalam kehidupan bermasyarakat (sosio-kultural). 
Sedangkan dalam tesis Emile Durkheim (1857–1917) (1947: 
107), menyatakan bahwa realitas sosial (harmoni sosial) adalah 
spirit untuk menentukan tata kelola kehidupan keagamaan. 
Dengan demikian, untuk agama anutan. Paham ini berkarakter 
terbuka sehingga klaim itu tidak dijadikan sebagai alasan untuk 
menegasikan kebenaran agama atau keyakinan lain. Paham 
ini selalu merapatkan pencarian common platform di tengah-
tengah masyarakat plural (lihat Fatimah Husein, 2005: 31) 



222    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

Informasi berikutnya yang peneliti himpun adalah adanya 
individu yang berdomisili di Bali yang beragama Islam, namun 
memiliki kegemaran memakan daging babi. Padahal mereka 
tahu bahwa daging babi haram untuk dimakan. Ketika informan 
menanyakan, yang bersangkutan menjelaskan hanya nikmat 
saja memakannya, tidak ada alasan lainnya. Padahal sudah 
diingatkan bahwa sebagai muslim dilarang memakan daging 
tersebut. Jika dilihat dari sikap toleransi aktif maka hal tersebut 
tidak dibenarkan, karena toleransi bukan berarti mentolerir 
ajaran agama yang bersifat doktrinitas apalagi diruang publik. 

Ada kesalahan berpikir dalam memahami soal toleransi 
beragama. Namun jika hal itu dilakukan karena alasan lain, maka 
yang bersangkutan selaku seorang muslim akan menanggung 
sendiri konsekwensi logis perbuatannya tersebut di hadapan 
Allah SWT dikemudian hari.

b.	 Hak-Hak Sipil Minoritas di Tengah Mayoritas Hindu Bali
Secara keseluruhan masyarakat minoritas merasa 

terlayani, namun ada kasuistik terkait umat non-Hindu dalam 
hal perkuburan. Dimana lahan yang tersedia sangat terbatas 
sehingga terkadang umat agama non-Hindu merasa kesulitan 
untuk menguburkan mayat jika ada yang meninggal. Ditambah 
lagi di Bali kebanyakan tanah wilayat, dimana tanah tersebut 
tidak mudah untuk dapat di gunakan. 

Ada juga aturan bagi penduduk pendatang misalnya 
anak kos yang bukan penduduk Bali, ketika meninggal di kos 
tersebut, keluarganya harus membayar uang untuk upacara adat 
pembersihan tempat di rumah tersebut untuk diupacarakan, 
karena dianggap kotor. Biasanya, biayanya 50 juta rupiah untuk 



Badan Litbang dan Diklat    223

sekali upacara. Belum lagi mencarikan tempat pemakaman atau 
perkuburannya. Jika tidak ada maka mayat harus di bawa pulang 
ke tempat keluargannya. Contoh lain, umat agama Kristen atau 
Bahaí, mereka harus jauh menguburkan mayatnya keluar kota 
atau di bawa ke kampung halamannya di Banyuwangi.

Kalau kita amati bersama tradisi atau kebiasaan adat yang 
ada di Bali terkait masalah perkuburan, pada satu sisi melanggar 
hak warga negara yang tinggal di Bali walaupun hanya ngekos 
saja. Namun pada sisi yang lain adat juga harus dihormati. Jika 
hal ini tidak dapat di carikan solusinya, dikemudian hari akan 
terjadi keributan antara pihak Hindu dan non-Hindu yang 
haknya sebagai warga negara tidak dapat terpenuhi. Sehingga 
akan menggangu kerukunan umat beragama yang sudah terjalin 
baik selama ini dan kejadian seperti ini seakan menggambarkan 
kerukunan yang semu di antara umat beragama di Bali jika tida 
dapat diselesaikan secara bersama-sama.

c.	 Penyiaran Agama di Media Sosial Era Pasca Kebenaran 
dan Fragmentasi Otoritas Keagamaan
Akhir-akhir ini kita ketahui gencar sekali penyebaran 

agama melalui media sosial. Masyarakat lebih suka belajar 
agama melalui medsos, akibat kemajuan tehnologi, apa saja 
soal agama dapat ditemukan jawabannya melalui mbah google. 
Umat Bergama bahkan cenderung malas belajar dari buku-buku 
agama dan bahkan malas untuk belajar agama dengan seorang 
guru yang ahli agama. Mereka lebih percayalah media sosial 
ketimbang tokoh atau guru agama di luar medsos. 

Dengan mencari informasi di media sosial, mereka 
menganggap sudah cukup untuk belajar agama. Padahal 



224    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

belajar agama membutuhkan bimbingan seorang guru agama 
yang ahli dibidangnya, agar tidak salah dalam memahami dan 
menafsirkannya. Bahkan seseorang dapat menjadi ekstremis 
dan fundamentalis dalam memahami ajaran agamannya hanya 
karena belajar melalui medsos. Informasi lainnya yang bersifat 
hoax pun bertebaran di medsos demi menunjang kepentingan 
tertentu dengan dalil agama dan ayat-ayat kitab suci. Hal tersebut 
dapat berpengaruh buruk bagi umat beragama jika medsos 
dijadikan satu-satunya sarana untuk belajar agama. 

Terkait dengan informasi hoax dan serangan keagamaan 
atas nama agama di medsos, beberapa tokoh agama yang punya 
otoritas menyatakan bahwa mereka tidak merasa khawatir. 
Sebab, jika ada isu-isu yang bersifat provokasi mereka selalu 
mendiskusikannya di lintas agama dan lintas pemuda. Jadi, hal-
hal yang bersifat hoax dapat mereka atasi bersama-sama. Terkait 
dengan pengajaran agama, para tokoh agama yang peneliti 
wawancarai mengungkapkan bahwa masih yakin umat mereka 
masih berguru dan percaya pada tokoh-tokoh agama mereka 
masing-masing dan mereka akan berkonsultasi jika mereka 
tidak/kurang paham soal agama mereka. Karena apa yang terjadi 
di media sosial kadang faktanya di lapangan tidak demikian, 
heboh di dunia maya, di nyata baik-baik saja. Dalam hal 
penggunaan media sosial sebagai tempat menyampaikan aspirasi 
publik dengan berbagai pendapat atau opininya, sebaiknya kita 
bijak,cerdas dan sehat dalam menggunakannya yaitu dengan 
cara beretika dalam bertindak, karena jika kita tidak bijak dalam 
memanfaatkan media sosial akan berbahaya bagi diri sendiri dan 
orang lain, apalagi yang mengunggah adalah seorang influencer 
yang sudah barang tentu berpengaruh besar bagi publik.



Badan Litbang dan Diklat    225

Media sosial merupakan sebuah media online. Para 
penggunanya bisa dengan mudah berpartisipasi, berbagi, dan 
menciptakan wacana melalui blog, jejaring sosial, wiki, forum, 
dan lain-lain. Blog, jejaring sosial, dan wiki merupakan bentuk 
media sosial yang paling umum digunakan oleh masyarakat di 
seluruh dunia. Media sosial adalah media online yang mendukung 
interaksi sosial. Sosial media menggunakan teknologi berbasis 
web yang mengubah komunikasi menjadi dialog interaktif. 
Beberapa situs media sosial yang populer sekarang ini antara 
lain: Blog, Twitter, Facebook, Instagram, Path, dan Wikipedia. 
Definisi lain dari sosial media juga di jelaskan oleh Van Dijk 
dalam Nasrullah Rulli (2017: 107), media sosial adalah platform 
media yang memfokuskan pada eksistensi pengguna yang 
memfasilitasi mereka dalam beraktivitas maupun berkolaborasi. 
Karena itu, media sosial dapat dilihat sebagai fasilitator online 
yang menguatkan hubungan antarpengguna sekaligus sebagai 
sebuah ikatan sosial.

Sedangkan Menurut Shirky media sosial dan perangkat 
lunak sosial merupakan alat untuk meningkatkan kemampuan 
pengguna untuk berbagi (to share), bekerja sama (to cooperate) 
di antara pengguna dan melakukan tindakan secara kolektif yang 
semuanya berada di luar kerangka institusional dan organisasi. 
Media sosial adalah mengenai menjadi manusia biasa. Manusia 
biasa yang saling membagi ide, bekerja sama, dan berkolaborasi 
untuk menciptakan kreasi, berpikir, berdebat, menemukan 
orang yang bisa menjadi teman baik, menemukan pasangan, dan 
membangun sebuah komunitas. Intinya, menggunakan media 
sosial menjadikan kita sebagai diri sendiri. Andreas Kaplan 
dan Michael Haenlein (2010: 59–68) mendefinisikan media 



226    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

sosial sebagai “sebuah kelompok aplikasi berbasis internet yang 
membangun di atas dasar ideologi dan teknologi Web 2.0, dan 
yang memungkinkan penciptaan dan pertukaran user-generated 
content”.

G.	 KESIMPULAN DAN REKOMENDASI
Dari uraian diatas dapat disimpulkan bahwa potensi 

moderasi beragama dan nilai-nilai moderasi beragama di Kota 
Denpasar Bali sudah ada sejak dahulu kala. Masyarakat Bali 
yang sangat terbuka dan toleran terhadap orang luar, merupakan 
modal sosial dalam membangun toleransi dan kerukunan umat 
beragama di Kota Denpasar Bali. Dalam kehidupan sehari-
hari masyarakat Bali sudah terbiasa membangun kebersamaan 
melalui kearifan lokal yang mereka sebut dengan sebutan 
menyame braye (saudara) pada non-Hindu, menyame braye 
muslim, menyame braye Kristen, menyame braye, Khonghucu, 
dan lain-lain. Mereka juga menjadikan Banjar dan desa adat 
sebagai tempat berinteraksi satu sama lainnya sekalipun berbeda 
suku, etnis, dan agama. 

Adapun pemerintah setempat sekalipun tidak menyebutkan 
moderasi beragama dalam regulasi yang mereka buat, namun 
mereka membuat regulasi yang mengandung nilai-nilai 
kemoderatan, kerukunan, dan ketertiban masyarakat, yang 
merupakan bentuk-bentuk moderasi beragama. Selain itu 
pemerintah kota juga membuat ruang-ruang terbuka sebagai 
tempat perjumpaan bagi semua orang untuk berinteraksi sosial 
tanpa melihat latar belakang mereka. 

Walaupun di Kota Denpasar terlihat aman namun bukan 
berarti tidak ada riak-riak persoalan. Namun persoalan yang 



Badan Litbang dan Diklat    227

muncul masih dapat di atasi oleh semua pihak terkait yang ada 
di Kota Denpasar Bali. Dalam hal kerukunan intern maupun 
antarumat beragama kondisi di Kota Denpasar terkatagori 
rukun. Terkait dengan adanya berita yang tersebar di media 
sosial yang bersifat hoax tentang berita keagamaan yang dapat 
mempengaruhi umat agama mereka. Para tokoh agama tidak 
merasa khawatir, karena setiap informasi yang berkembang di 
medsos jika kurang pas, mereka dapat mengatasinya dengan cara 
melakukan kros cek di wa atau melakukan pertemuan internal 
atau lintas agama. 

Dari kesimpulan tersebut kiranya dapat direkomendasikan 
bahwa pemerintah harus terus meningkatkan moderasi 
beragama melalui regulasi dengan memasukan nilai-nilai 
budaya lokal yang tumbuh di masyarakat. Pemerintah harus 
membuat dan memperbanyak ruang-ruang perjumpaan publik 
seperti taman bacaan, pentas seni publik, ruang orasi terbuka 
publik, pentas seni dan budaya bagi masyarakat Kota Denpasar, 
taman bermain tak berbayar, gotong royong jumat bersih, 
senam bersama, mengadakan diklat-diklat, dan sosialisasi 
kepada semua stackholder dengan tema moderasi beragama, 
agar semakin meningkatkan rasa kebersamaan di antara umat 
beragama.

Adapun kerukunan yang sudah terjalin selama ini, baik 
intern maupun antarumat beragama harus tetap dijaga dan 
ditingkatkan lebih intensif, melalui pertemuan tokoh-tokoh 
agama dan ormas kepemudaan serta melalui dialog bersama 
lintas iman. Misalnya dengan kemah bersama pemuda lintas 
agama, pertemuan tokoh perempuan, dan lain-lain. Begitu juga 
permasalahan yang muncul di masyarakat harus segera diatasi 



228    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

oleh pihak-pihak terkait, terutama masalah rumah ibadat. Hal itu 
harus dilakukan dengan pendekatan persuasif dan musyawarah 
dengan menggunakan kearifan lokal.

Para tokoh agama harus tetap melakukan pembinaan 
kepada umat beragamanya masing-masing melalui dakwah di 
rumah ibadatnya masing-masing serta membuka kelas belajar 
dan kajian kitab suci dengan bertatap muka dengan membuat 
kelompok-kelompok kecil kajian kitab, sehingga umat beragama 
tetap dapat belajar agamanya dengan cara berguru langsung pada 
ahlinya. Dengan begitu maka akan terhindar dari doktrinitas 
belajar di medsos tanpa guru.

H.	 DAFTAR PUSTAKA
Ayu. 2004. “Profil Kerukunan Umat Beragama di Dusun 

Angantiga Desa Petang, Kabupaten Badung.” Dalam Jurnal 
Penelitian Sejarah dan Nilai Tradisional. Edisi ke-14 Nomor.14/
IV/2004, ISSN 1411–6995. 

Durkheim, Emile. 1947. The Elementary Form of the Religious 
Life. London: George Allen & Unwin.

Husein, Fatimah Husein. 2005. Muslim-Christian Relations 
in the New Order Indonesia: The Exlusivist and Inclusivist Muslims 
Perspectives. Bandung: Mizan. 

Maskuri, Abdullah. 2001. Pluralisme Agama dan Kerukunan 
dalam Keragaman. Jakarta: Penerbit Buku Kompas.

Puja Astawa, IB. 2009. “Aktualisasi Nilai-Nilai Budaya Bali 
Dalam Menyikapi Keberagaman”. Makalah disampaikan pada 
Lokakarya Multikulturalisme dalam Pembangunan, Kebudayaan, 
dan Pariwisata di Hotel Puri Dalem, Agustus 2009.



Badan Litbang dan Diklat    229

Risman, Musa. 2009. “Potret dan Prospek Pengembangan 
Masyarakat Multikultural di Bali.” Makalah disampaikan pada 
Lokakarya Multikulturalisme dalam Pembangunan, Kebudayaan, 
dan Pariwisata di Hotel Puri Dalem, Agustus 2009.

Nasrullah, Rulli. 2017. Media Sosial: Perspektif Komunikasi, 
Budaya, dan Sosioteknologi. Bandung: Remaja Rosdakarya.

Haenlein, Michael. 2010. Users of the world, unite! The 
challenges and opportunities of Social Media”. Business Horizons. 

Hardiman, F. Budi. 2009. Demokrasi Deliberatif; Menimbang 
Negara Hukum dan Ruang Publik dalam Teori Diskursus 
Habermas. Yogyakarta: Kanisius.

Hardiman, F. Budi. 2017. Tentang Masyarakat Post-
sekular. Jakata.





Badan Litbang dan Diklat    231

INDEKS

Adat  xiii, 6, 13, 16, 23, 24, 25, 29, 30, 31, 32, 33, 34, 37, 38, 39, 40, 47, 48, 
50, 51, 52, 54, 55, 57, 59, 60, 61, 63, 64, 65, 66, 67, 68, 69, 72, 73, 75, 
76, 77, 78, 90, 112, 124, 125, 128, 130, 145, 146, 147, 149, 151, 152, 
158, 159, 169, 199, 205, 206, 209, 211, 218, 219, 221, 222, 223, 226

Agama  ii, iii, vi, vii, xi, 1, 2, 5, 7, 10, 11, 12, 13, 14, 15, 16, 17, 18, 19, 20, 21, 
23, 24, 25, 26, 28, 29, 30, 31, 33, 34, 35, 37, 38, 39, 40, 48, 49, 50, 51, 
57, 59, 62, 63, 64, 67, 68, 70, 71, 73, 76, 77, 78, 79, 81, 82, 83, 86, 88, 
89, 93, 94, 95, 96, 98, 99, 101, 102, 103, 104, 105, 106, 109, 110, 111, 
114, 115, 116, 117, 119, 120, 125, 126, 130, 134, 136, 137, 138, 139, 
140, 141, 146, 147, 150, 152, 153, 155, 156, 157, 158, 159, 160, 163, 
164, 166, 168, 169, 170, 171, 172, 173, 175, 176, 177, 178, 180, 181, 
182, 184, 185, 186, 187, 188, 189, 190, 191, 192, 193, 194, 195, 197, 
198, 199, 200, 201, 202, 203, 204, 205, 206, 207, 208, 209, 211, 212, 
213, 214, 215, 216, 217, 218, 220, 221, 222, 223, 224, 226, 227, 228

Aliran kepercayaan  171, 184
Ambon  38, 43, 45, 58, 61, 62, 64, 93, 111, 175
Bali  x, 47, 48, 51, 52, 64, 68, 87, 165, 199, 200, 201, 202, 203, 204, 205, 

206, 207, 208, 210, 211, 212, 215, 216, 217, 218, 220, 221, 222, 223, 
226, 227, 228, 229

Bangka  iii, x, xiii, 119, 120, 121, 122, 126, 128, 129, 130, 131, 132, 133, 
134, 135, 136, 137, 138, 139, 140, 141, 142, 143, 144, 145, 146, 147, 
148, 149, 150, 151, 152, 153, 155, 156, 157, 158, 159, 160, 161, 162

Bekasi  iii, x, xiii, 163, 166, 167, 168, 169, 170, 171, 172, 173, 174, 178, 179, 
180, 181, 182, 183, 184, 185, 186, 187, 188, 189, 190, 191, 192, 193, 
194, 195, 196

Budaya  vii, viii, xi, 1, 12, 15, 16, 23, 24, 30, 31, 33, 34, 39, 46, 47, 48, 50, 
59, 60, 61, 62, 69, 71, 73, 74, 75, 76, 77, 84, 85, 86, 89, 92, 108, 109, 
110, 113, 120, 121, 123, 125, 137, 144, 147, 148, 152, 153, 155, 158, 



232    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

159, 160, 162, 164, 169, 175, 181, 188, 192, 193, 198, 199, 200, 201, 
202, 227, 228, 229

Budha  164
Bugis  25, 35, 45, 82, 85, 86, 87, 88, 89, 91, 108, 109, 111, 113, 114, 116, 

220, 221
Cina  117, 120, 121, 126, 128, 130, 131, 132, 145, 155, 160, 175
Denpasar  iii, x, xiii, 197, 199, 200, 201, 202, 203, 204, 205, 206, 207, 208, 

209, 210, 211, 212, 216, 217, 218, 219, 220, 226, 227
Ekstremisme  3, 9, 14, 28, 29, 84, 102, 104, 165, 197
Gereja  17, 20, 21, 22, 25, 27, 28, 58, 69, 72, 73, 81, 93, 135, 141, 171, 174, 

177, 186, 187, 193, 209
Hindu  17, 48, 64, 65, 88, 135, 136, 152, 164, 165, 169, 171, 173, 184, 200, 

201, 202, 203, 204, 205, 209, 211, 212, 213, 215, 217, 218, 220, 221, 
222, 223, 226

Islam  viii, vii, ix, x, 2, 3, 4, 5, 7, 8, 9, 16, 17, 18, 19, 20, 21, 23, 24, 26, 27, 
28, 30, 31, 34, 35, 36, 50, 57, 59, 63, 64, 67, 70, 71, 72, 78, 82, 83, 
86, 87, 88, 89, 91, 94, 96, 98, 100, 102, 103, 111, 114, 115, 116, 117, 
118, 126, 128, 129, 130, 135, 136, 142, 143, 145, 149, 150, 152, 153, 
155, 156, 157, 159, 162, 163, 164, 169, 170, 173, 175, 176, 177, 178, 
181, 184, 189, 190, 191, 192, 196, 202, 209, 215, 216, 217, 218, 219, 
220, 221, 222

Jakarta  ii, iv, vi, 34, 35, 43, 70, 72, 78, 79, 81, 93, 114, 115, 116, 117, 142, 
167, 169, 171, 173, 174, 228

Jawa  x, 2, 19, 25, 30, 45, 48, 64, 68, 75, 82, 84, 85, 87, 120, 134, 164, 167, 
168, 174, 175, 176, 216

Katolik  17, 20, 25, 57, 59, 63, 64, 68, 70, 72, 117, 135, 136, 139, 152, 164, 
169, 171, 173, 174, 176, 177, 178, 184, 186, 187, 189, 191, 192, 217

Kearifan lokal  4, 16, 59, 60, 61, 77, 79, 82, 83, 84, 93, 106, 107, 108, 109, 
110, 113, 114, 116, 125, 143, 147, 159, 161, 166, 192, 197, 198, 226, 
228

Kei  xiii, 37, 38, 39, 40, 41, 42, 43, 44, 45, 46, 47, 48, 49, 50, 51, 52, 53, 54, 
57, 58, 60, 61, 62, 63, 64, 65, 66, 67, 68, 69, 70, 71, 72, 73, 75, 77, 
78, 79

Kelenteng  25, 135, 145, 146, 157, 171
Kerja sama   62
Kerukunan  xi, 23, 28, 31, 38, 60, 62, 69, 75, 83, 84, 92, 94, 95, 96, 108, 109, 

111, 114, 116, 120, 145, 148, 159, 170, 171, 172, 173, 174, 175, 176, 



Badan Litbang dan Diklat    233

177, 180, 181, 182, 183, 184, 185, 186, 191, 192, 194, 195, 197, 198, 
199, 211, 212, 217, 220, 223, 226, 227, 228

Kesetaraan  31, 38, 62, 63, 65, 67, 69, 74, 113
Konflik  1, 2, 26, 27, 33, 38, 39, 60, 61, 62, 66, 67, 92, 93, 97, 107, 110, 111, 

113, 117, 119, 120, 137, 147, 155, 156, 157, 158, 160, 163, 170, 186, 
197, 202, 205, 208, 209

Konghucu  17, 135, 136, 145, 152, 154, 155, 164, 169, 171, 184, 187, 188, 
192, 193

Kristen  x, 2, 23, 24, 25, 26, 28, 57, 58, 59, 63, 64, 68, 70, 72, 78, 93, 94, 126, 
135, 136, 152, 163, 164, 169, 173, 174, 176, 178, 184, 186, 187, 189, 
192, 209, 217, 218, 223, 226

Makasar  iii, 45, 85
Maluku  x, 4, 16, 17, 21, 24, 26, 27, 28, 33, 34, 38, 40, 41, 43, 46, 48, 51, 53, 

54, 57, 61, 66, 69, 72, 75, 76, 82, 87, 164, 166
Masjid  24, 25, 27, 29, 50, 58, 62, 67, 70, 71, 82, 83, 84, 86, 103, 115, 135, 

139, 141, 145, 146, 149, 151, 152, 157, 171, 174, 189, 190, 209, 210, 
216, 217, 218, 219

Moderasi  i, ii, iii, iv, v, vii, viii, x, xi, xiii, 1, 4, 5, 6, 7, 9, 10, 11, 12, 13, 14, 
15, 16, 18, 33, 34, 35, 37, 40, 57, 77, 79, 81, 83, 84, 85, 89, 92, 95, 
96, 101, 103, 106, 109, 110, 113, 114, 119, 120, 143, 147, 157, 160, 
162, 163, 166, 178, 183, 185, 188, 192, 194, 197, 198, 199, 202, 203, 
206, 207, 208, 226, 227

Moderat  7, 9, 11, 13, 15, 30, 36, 38, 82, 83, 84, 94, 102, 118, 194, 197, 198, 
208

Muhammadiyah  xi, 2, 4, 17, 18, 19, 71, 82, 107, 115, 138, 189, 191, 194, 
196, 210, 216

NU  xi, 2, 4, 17, 19, 71, 82, 107, 116, 138, 185, 189, 190, 210, 216
Protestan  17, 20, 25, 63, 64, 72, 164, 173, 176, 186
Pura  25, 135, 146, 157, 171, 215
Radikalisme  1, 14, 28, 29, 81, 114, 115, 163
Sunni  2, 96, 99
Syiah  2, 29, 33, 96, 97, 98, 99, 100
Ternate  iii, x, xiii, 1, 6, 16, 17, 18, 19, 20, 21, 22, 23, 24, 25, 26, 27, 28, 29, 

30, 31, 32, 33, 34, 43, 48, 52
Toleransi  6, 13, 14, 18, 19, 23, 26, 28, 33, 34, 38, 57, 58, 62, 63, 65, 78, 94, 

96, 110, 113, 114, 166, 170, 171, 173, 174, 175, 176, 177, 178, 182, 
183, 185, 188, 192, 197, 199, 203, 204, 218, 220, 222, 226



234    Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia

Tradisi  vii, 4, 9, 13, 15, 16, 19, 30, 34, 46, 47, 48, 57, 60, 71, 75, 79, 86, 88, 
90, 91, 106, 112, 117, 119, 120, 123, 125, 137, 144, 145, 146, 147, 
148, 149, 150, 151, 157, 158, 166, 176, 208, 212, 219, 223

Tual  iii, x, xiii, 37, 38, 40, 41, 42, 43, 44, 45, 57, 58, 60, 61, 64, 65, 67, 69, 
70, 71, 72, 75, 76, 77, 78, 80

Vihara  25, 135, 146, 157, 171, 187, 215, 221


	10. Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia x7.pdf
	Page 1


